

## Governance in the Qur'an and Sunnah

EISSN: 2981-1783

# Identifying the Model of Co-Governance in the Context of the Islamic Governance System

Morteza Soltani<sup>1</sup>

**Received:** 2024/10/16 • **Revised:** 2024/11/02 • **Accepted:** 2024/11/25 • **Published online:** 2024/12/10



#### **Abstract**

The increasing challenges of governance at local, national, and international levels have highlighted the importance of collaboration, the utilization of all available intellectual and scientific capacities, and collective responsibility more than ever before. Co-governance, or shared governance, facilitates the integration of diverse perspectives and knowledge by distributing power, authority, and responsibility among governments, local communities, non-governmental organizations, the private sector, and the public. This approach helps develop more adaptive and comprehensive solutions to governance challenges. This study aims to explore the relationship between co-governance and Islamic governance and to identify a co-governance model within the framework of the Islamic governance system. The research employs qualitative content analysis and the Soft Systems Methodology. Findings indicate that: (1) Co-governance and Islamic governance share both similarities and distinctions; (2) The role of various stakeholders in Islamic governance can be analyzed across different levels, roles, and domains; (3) The core characteristics of co-governance—namely, its networked, multi-level, and polycentric nature—are meaningfully and dynamically interconnected with the key components of stakeholder participation in Islamic governance. These components include divine sovereignty, public oversight, the electoral system, councils (shūrā), enjoining good and forbidding evil, allegiance (bay'a), separation of powers, participation in legislation, and the role of civil and professional institutions. This interconnection is represented within a conceptual model.

**Keywords:** Co-governance, shared governance, participatory governance, Islamic governance.

©The author(s) **Type of article:** Research Article



Publisher: Islamic Sciences and Culture Academy

http://jgq.isca.ac.ir

<sup>1.</sup> Associate Professor, Faculty of Management and Accounting, University of Tehran, Tehran, Iran. mortezasoltanee@ut.ac.ir

<sup>\*</sup> Soltani, M. (2024). Identifying the Model of Co-Governance in the Context of the Islamic Governance System. *Journal of Governance in the Qur'an and Sunnah*, 2(5), pp. 83-108. https://doi.org/10.22081/JGQ.2025.77431



# الحَمَّةُ فِي الْقُالِثِ النِّينَةُ

EISSN: YAA1-1YAT

## النمذجة المشتركة في سياق نظام الحوكمة الإسلامية



تاريخ الإستلام: ٢٠٢٢/١٠/١٠ • تاريخ التعديل: ٢٠٢٢/١١/٠٢ • تاريخ القبول: ٢٠٢٢/١١/٢٥ • تاريخ الإصدار: ٢٠٢٢/١٢/١٠





إن التحديات المتزايدة للحكم على المستويات المحلية والوطنية والدولية، قد أظهرت بشكل أوضح أهمية التعاون واستخدام جميع الطاقات العلمية والفكرية المتاحة وتحمل المسؤولية الجماعية. إن الحكم المشترك أو الحكم التعاوني من خلال تقاسم السلطة والصلاحيات والمسؤوليات بين الحكومات والمجتمعات المحلية والمنظمات غير الحكومية والقطاع الخاص والشعب، قد مكن من دمج وجهات النظر والمعارف المتنوعة وساعد في خلق حلول أكثر توافقاً وشمولية لهذه التحديات. يهدف هذا البحث إلى فهم العلاقة بين الحكم المشترك والحكم الإسلامي ووضع نماذج للحكم المشترك في سياق نظام الحكم الإسلامي. المنهجية المستخدمة في هذا البحث هي تحليل المحتوى النوعي ومنهجية الأنظمة الناعمة. نتائج البحث تظهر: أن الحوكمة المشتركة والحوكمة الإسلامية تتقاطعان في بعض الجوانب ولديهما تمايزات. كما يمكن تفسير أدوار أصحاب المصلحة المختلفين في السوكمة الإسلامية على مستويات وأدوار ومجالات مختلفة. والخصائص الأساسية للحوكمة المستركة (التواصل الشبكي، تعددية المستويات، تعددية المراكز) والعناصر الرئيسية لدور أصحاب المصلحة في الحوكمة الإسلامية في الحوكمة الإسلامية من المناكر، البيعة، فضل السلطات، المشاركة في التشريع ودور المؤسسات المدنية والمهنية) تربطها علاقة ذات دلالة وديناميكية ضمن نموذج مفاهيمي.

#### الكلمات المفتاحية:

الحوكمة المشتركة، الحوكمة التعاونية، الحوكمة التشاركية، الحوكمة الإسلامية.

رئا جامع علوم الثان

الناشر: المعهد العالى للعلوم والثقافة الإسلامية

نوع المقالة: مقالة بحثية

© المؤلفون



١. أستاذ مشارك، كلية الإدارة والمحاسبة، جامعة طهران. طهران، ايران. mortezasoltanee@ut.ac.ir

<sup>\*</sup>سلطاني، مرتضي. (۲۰۲۴). النمذجـة المشـتركة في سياق نظـام الحوكمـة الإسـلامية. *الحوكمـة فـي القـرآن والسـنة*، ۲(۴)، صص۸۳–۱۰۸. https://doi.org/10.22081/JGQ.2025.77431

إن تعقيد التحديات العالمية المتزايدة، مثل تغييرات المناخ، فقدان التنوع البيولوجي والأوبئة العالمية، قد أبرز الحاجة إلى التعاون متعدد الأطراف. إن إدارة ظواهر معقدة وديناميكية كهذه تتطلب استخدام جميع الطاقات الفكرية والمعرفية المتاحة وتحمل المسؤولية من الجميع. تطورت الحوكمة المشتركة أو الحوكمة التعاونية كإطار أساسي لمعالجة هذه التحديات من خلال جمع الحكومات، المجتمعات المحلية، المنظمات غير الحكومية والقطاع الخاص. هذا النهج يتيح دمج وجهات النظر وأنظمة المعرفة المتنوعة ويخلق حلولاً تكيفية وشاملة (ستوركاك و أوزبورن، ٢٠٢٠؛ جونز، ٢٠٢٧) أوستروم، ٢٠١٧).

تشير الحوكمة المشتركة إلى نموذج حوكمة يتقاسم فيه عدة أصحاب مصلحة، بما في ذلك الحكومات، المجتمع المدني، الجماعات المحلية، المؤسسات الخاصة والمجتمعات المحلية، الماسؤولية والصلاحيات في صنع القرار. يستخدم هذا النهج لإدارة الموارد العامة بشكل جماعي، حل المشكلات الاجتماعية المعقدة وإنشاء سياسات شاملة. تركز الحوكمة المشتركة على التعاون، الشمولية، الشفافية والمساءلة، وتضمن دمج وجهات النظر المتنوعة في عمليات الحوكمة (إيمرسون، ٢٠١٥؛ ويسلاند، ٢٠١٠؛ باكيت و ويلسون، ٢٠١١).

تُتيح هياكل الحوكمة المشتركة فُرُصاً أكبر للمواطنين للمشاركة في عمليات الحوكمة، وتتجاوز الديمقراطية التمثيلية التقليدية لتتحرك نحو أشكال أكثر مباشرة وتشاركية من الحوكمة. يُتاح للمواطنين، لا سيما أولئك الذين ينتمون إلى الفئات المهمشة، فرصٌ للمشاركة المباشرة في وضع السياسات، حيث يساهمون بمعارفهم وخبراتهم في عمليات اتخاذ القرار. وبهذا، تكون القرارات أكثر تعبيراً عن طيف واسع من المصالح.

في الحوكمة المشتركة، يتم تقسيم السلطات بين مختلف أصحاب المصلحة، مما يضمن ألا يهيمن طرف واحد على عملية اتخاذ القرار. وتُنشئ هياكل الحوكمة المشتركة عملياتٍ أكثر شفافية ومساءلة، وهي ضرورية لنجاح الديمقراطية (آكرمان، ٢٠١٣؛ مانفريدي و مافي، ٢٠٠٨). تُسهم الحوكمة المشتركة في بناء الثقة بين المواطنين والحكومات من خلال جعل العمليات الحوكمية أكثر شفافية وتشاركية. وعندما يرى الناس أن أصواتهم مسموعة وأن لديهم دوراً مهماً في تشكيل السياسات، تزداد الثقة بالمؤسسات العامة. وهذه الشرعية تعتبر عنصراً حيوياً للحكم الديمقراطي، حيث تُعزز العقد الاجتماعي بين المواطنين والحكومة (إيمرسون و آخرون، ٢٠١٢؛ تالبين، ٢٠١٧؛ وامبلر، ٢٠١٠).

1. Co-governance

من ناحية أخرى، تُطبَّق في الدول الإسلامية، وبدرجات متفاوتة، نماذج من الحوكمة الإسلامية. في هذه النماذج، تُحدد المبادئ والقيم والرؤية الكونية المستمدة من تعاليم الإسلام إطار السياسات والقرارات الكبرى. موضوع هذا البحث هو دراسة العلاقة ومدى التقارب بين النماذج الحديثة للحوكمة التي تعتمد على المشاركة الفعالة للمجتمع، وتحديداً الحوكمة المشتركة، وبين نموذج الحوكمة الإسلامية الذي ينظر إليه المفكرون المسلمون الشيعة.

وبناءً عليه، فإن أسئلة البحث هي كالتالي:

- ما العلاقة بين الحوكمة المشتركة والحوكمة الإسلامية؟
- كيف يبدو نموذج الحوكمة المشتركة في سياق نظام الحوكمة الإسلامية؟

## الأدبيات النظرية

### \_ الحوكمة المشتركة:

شهد مفهوم الحوكمة تطوراً ملحوظاً على مر الزمن، حيث تجاوزت أبعاده المفاهيم التقليدية التي تركز على الدولة إلى نطاق أوسع يشمل مجموعة متنوعة من عمليات صنع القرار، بما في ذلك مشاركة الجهات غير الحكومية. وتشير الحوكمة المشتركة إلى نموذج يتم فيه تقاسم السلطة والمسؤولية في اتخاذ القرار بين جهات مختلفة، غالباً ما تشمل الحكومات، والمجموعات المحلية، والمنظمات الأهلية، أو أصحاب المصلحة الآخرين. يستند هذا النموذج إلى مبادئ الشراكة والاحترام المتبادل، مما يضمن تمثيل جميع الأصوات في عملية الحوكمة.

تهدف الحوكمة المشتركة إلى معالجة عدم توازن القوة عبر منح دور رسمي للمجموعات التي تم تهميشها تاريخياً، بحيث تسهم في صياغة السياسات والقرارات التي تؤثر عليها. يسعى هذا النموذج إلى إنشاء نظام أكثر شمولاً وإنصافاً (جونز، ٢٠٢٣؛ مانفريدي و مافي، ٢٠١٨؛ إيمرسون، ٢٠١٥؛ جاسانوف، ٢٠٠٨).

نشأت الحوكمة المشتركة من الحركات الأوسع التي دعت إلى اللامركزية والحكم التشاركي، والتي برزت في منتصف القرن العشرين. كانت اللامركزية تهدف إلى نقل سلطات اتخاذ القرار من الحكومات المركزية إلى المستويات الإقليمية والمحلية، مما يتيح إدارة أكثر محلية وتخصصية. وقد أسست هذه الفكرة، التي تُشجع على إشراك العديد من الجهات الفاعلة على مختلف المستويات بدلاً من تركيزها حصراً بيد الدولة، الأساس لنموذج الحوكمة المشتركة.

في أواخر القرن العشرين، أصبحت الحوكمة التشاركية نهجاً بارزاً في الإدارة العامة وصنع السياسات. وقد جاء ذلك نتيجة لفهم أن القضايا الاجتماعية المعقدة - مثل تغيّر المناخ، والتطوير الحضري، والتفاوت الاجتماعي - تتطلب مشاركة العديد من أصحاب المصلحة. أدت القيود التي واجهتها النهج التي تعتمد فقط على الدولة أو السوق إلى دمج جهات متعددة، بما في ذلك المجتمع المدنى والقطاع الخاص والمجتمعات المحلية، في عمليات الحوكمة. ومع التركيز على الشمولية وصنع القرار المشترك والمساءلة، هيأت الحوكمة التشاركية الأساس لنماذج الحوكمة المشتركة.

من جهة أخرى، كان الاعتراف بحقوق الشعوب الأصلية في أواخر القرن العشرين وأوائل القرن الحادي والعشرين عاملاً مهماً أثّر بشكل كبير على تطوير نماذج الحوكمة المشتركة. بدأت العديـ د من الدول في الاعتراف بحق الشعوب الأصلية في تقرير مصيرها، مما أدى إلى إبرام اتفاقيات رسمية مكّنت المحتمعات الأصلية من الحصول على سلطات الحوكمة المتعلقة بالأراضي والموارد والتراث الثقافي المشترك. غالباً ما تضمنت هذه الاتفاقيات هياكل حوكمة مشتركة، مما أتاح للمجتمعات الأصلية المشاركة على قدم المساواة مع الحكومات في عمليات اتخاذ القرار (ستروكوخ و أوزبورن، ٢٠٢٠؛ بوبسكو، ۲۰۱۳؛ كورنوال و شانكلاند، ۲۰۰۸؛ غريندل، ۲۰۰۹).

في الواقع، تطور مفهوم الحوكمة المشتركة مع مرور الزمن، ولم يكن ذلك نتيجة لجهود فرد أو تيار واحد، بل كان وليد إسهامات عدة باحثين. في أواخر القرن العشرين، كان "إلينور أوستروم" إحدى الشخصيات الرائدة في تطوير مفهوم الإدارة المشتركة، حيث عملت بشكل مكثف على الحوكمة متعددة المراكز وإدارة الموارد المشتركة. كان عملها الأساسي حـول حوكمـة المـوارد الجماعيـة عـاملاً أساسياً في تمهيد الطريق لنماذج الحوكمة التشاركية، بما في ذلك الحوكمة المشتركة.

طرحت أوستروم أفكارها بشكل خاص في كتابها الصادر عام ١٩٩٠ بعنوان "حُكم الإنسان: تطور المؤسسات للعمل الجماعي "". يُعد هذا الكتاب واحداً من أولى النصوص وأكثرها تـأثيراً التـي أرسـت المبادئ التي ساهمت لاحقاً في تشكيل مفهوم الحوكمة المشتركة. في مرحلته التطورية الحالية، يتضمن إطار الحوكمة المشتركة العناصر التالية:

صنع القرار المشترك: يتعاون أصحاب المصلحة مع بعضهم البعض لاتخاذ قرارات من خلال التفاوض والتوافق، مما يضمن أن السياسات تعكس المصالح ووجهات النظر المختلفة. تعزز هذه المقاربة التشاركية شرعية وفعالية نتائج الحوكمة. (آكرمان، ٢٠٠٤؛ ٢٠١٣؛ أغراوال، ٢٠٢٠؛ أنسل و حاش، ۲۰۰۸).

المساءلة المتبادلة: في إطار الحوكمة المشتركة، يكون كل طرف مسؤولاً ليس فقط أمام مجتمعه الخاص، بل أيضاً أمام شركائه. تضمن هذه المساءلة المتبادلة أن جميع الأطراف تعمل لتحقيق

۸٧

و الوَّا فِي الْمُرْتِينَةِ

<sup>1.</sup> Governing the commons: The evolution of institutions for collective action

الأهداف المشتركة، وتؤدي إلى وجود شفافية في عمليات اتخاذ القرار. كما توفر إطاراً لتقييم مدى نجاح نتائج الحوكمة، مع ضمان أن جميع المشاركين يقومون بواجباتهم على أكمل وجه. (ستروكوخ و أوزبورن، ٢٠٠٧؛ أوليري و ويج، ٢٠١٢؛ فانج، ٢٠٠٩).

الاعتراف بالمعرفة التقليدية والمحلية: تتضمن الحوكمة المشتركة غالباً المجتمعات الأصلية أو المحلية، حيث يتم الاعتراف بأنظمتها المعرفية التقليدية كمعرفة ذات قيمة وأهمية بجانب الخبرة العلمية أو الحكومية. (رويسلاند، ٢٠١٠؛ بيركس، ٢٠١٧؛ ممن وكيرك، ٢٠١٢).

تقسيم السلطة وتوزيع الاختصاصات: تُوزّع الحوكمة المشتركة سلطة اتخاذ القرار بين مختلف الأطراف المعنية، مما يضمن عدم امتلاك أي جهة فاعلة السيطرة الأحادية. يُساهم هذا التقسيم للسلطة في تعزيز العمليات الديمقراطية والشاملة لاتخاذ القرار. غالباً ما يتم تقنين أطر الحوكمة المشتركة من خلال اتفاقيات قانونية أو معاهدات رسمية، والتي تُوفّر تعليمات واضحة لتوزيع السلطة. تعترف هذه الاتفاقيات بسيادة أو اختصاص المجموعات المختلفة، لا سيما المجتمعات الأصلية، في إدارة الأراضي أو الموارد أو القضايا المحددة. تعمل هذه الأطر القانونية على حماية حقوق هذه المجموعات وضمان أن دورها في الحوكمة ملزم قانونياً ومحترم (باكيت و ويلسون، ٢٠١١؛ بيركس، المجموعات في أغراوال، ١٩٩٩؛ ساسكيند و كر وكشانك، ١٩٨٧).

المؤسسات التعاونية: يعتمد نجاح الحوكمة المشتركة على إنشاء مؤسسات تسهّل التعاون بين مختلف الأطراف المعنية. توفّر هذه المؤسسات منصة للحوار المنتظم، وتبادل المعلومات، وحل النزاعات. كما تضمن استدامة عمليات الحوكمة المشتركة على المدى الطويل من خلال تعزيز الثقة والتعاون بين الأطراف لضمان استمرارها (هيلي، ٢٠٢٠؛ أوستروم، ١٩٩٠).

الشفافية: تضمن آليات المساءلة أن يكون جميع الجهات الفاعلة في الحوكمة المشتركة مسؤولين عن أفعالهم، وأن تُتخذ القرارات بشفافية تامة. تعزز هذه الشفافية الثقة والمصداقية بين الأطراف المعنية (فانغ، ١٥٥).

هياكل الحوكمة القابلة للتكيف والمرنة: تم تصميم أنظمة الحوكمة المشتركة بحيث تكون مرنة وقابلة للتكيّف، مما يتيح لهياكل الحوكمة التطور استجابةً للظروف المتغيرة أو التحديات الجديدة. يعدّ هذا التكيّف مفتاحاً للتعامل مع القضايا الديناميكية والمعقدة مثل الإدارة البيئية (تالبين، ٢٠١٢؛ أوستروم، ١٩٩٠).

التعلم المشترك : تدمج الحوكمة المشتركة أشكالاً متعددة من المعرفة، بما في ذلك المعرفة

1. Co-Learning

الحكتف الوارد المنتق

العلمية والمحلية والتقليدية. يؤدي التعلم المشترك بين الأطراف المعنية إلى حلول حوكمة أكثر ابتكاراً وفعالية، تستند إلى نظم معرفية متنوّعة (تسوجيناكا و آخرون، ٢٠١٣؛ بابيسكو، ٢٠١٣؛ أرمتيج وآخرون، ٢٠١٣).

الخصائص الرئيسية للحوكمة المشتركة: الحوكمة المشتركة هي حوكمة شبكية ، متعددة المستويات ، ومتعددة المراكز . تُعدّ هذه المفاهيم الثلاثة عناصر جوهرية ضمن إطار الحوكمة المشتركة. وهي تُظهر تعقيد الحوكمة من خلال إشراك عدة جهات حاكمة تعمل على مستويات مختلفة، ولكل منها سلطتها الخاصة في اتخاذ القرار.

تزداد استخدام هذه المفاهيم في السياقات التي تتطلب فيها إدارة الأنظمة المعقدة والمتداخلة، مثل الموارد البيئية، التنمية الحضرية، أو الخدمات الاجتماعية، هياكل حوكمة تشاركية ولا مركزية.

### \_ الحوكمة الشبكية:

الحوكمة الشبكية هي شكل من أشكال الحوكمة يركز على التعاون والتنسيق بين مجموعة متنوعة من الجهات الفاعلة، بما في ذلك الحكومات، مؤسسات القطاع الخاص، المجتمع المدني، والمنظمات غير الحكومية، لتحقيق أهداف مشتركة. على عكس نماذج الحوكمة الهرمية التقليدية التي يتم فيها اتخاذ القرارات من قبل سلطة مركزية واحدة، تقوم الحوكمة الشبكية بتوزيع السلطة والمسؤوليات بين شبكات مترابطة من الأطراف المعنية. يؤدي هذا النهج إلى مرونة أكبر، وقدرة أعلى على التكيّف، وتحسين قدرات حل المشكلات في البيئات المعقدة والديناميكية. عناصر مميزة للحوكمة الشبكية تشمل التفاعلات الأفقية، التبعية المتبادلة والعلاقات متعددة المستويات. للعوكمة الشبكية تشمل التفاعلون في الشبكة على أساس المساواة، حيث يلعب التعاون والتفاوض دوراً مهماً في اتخاذ القرارات.

- التبعية المتبادلة: تعتمد الجهات الفاعلة في الشبكة على موارد ومعارف وقدرات بعضها البعض لتحقيق الأهداف المشتركة.
- \_ العلاقات متعددة المستویات: تعمل الحوكمة الشبكیة على مستویات مختلف قد (محلیة، وطنیة، عالمیة)، مما یتطلب التنسیق بین الفاعلین عبر مقاییس ومستویات متعددة (بروان و كینیس، ۲۰۰۸؛ سورنسن و تورفینغ، ۲۰۰۵؛ رودس، ۱۹۹۶).
- الحوكمة متعددة المستويات: تشير الحوكمة متعددة المستويات إلى التفاعل والتنسيق بين

<sup>1.</sup> Network

<sup>2.</sup> Multi-level

<sup>3.</sup> Polycentric

مستويات الحكم المختلفة (المحلية، الإقليمية، الوطنية والدولية) في عملية صنع السياسات. هذا النهج ذو أهمية كبيرة في الحوكمة المشتركة، حيث يسمح باتخاذ القرارات على المستوى الأنسب، وغالباً ما يجمع بين الأساليب التنازلية (من الأعلى إلى الأسفل) والتصاعدية (من الأسفل إلى الأعلى) لتحقيق نتائج أكثر فعالية وشمولية.

يُعد الاتحاد الأوروبي مثالاً عملياً للحوكمة متعددة المستويات، حيث تُوزّع سلطات اتخاذ القرار بين مؤسسات الاتحاد الأوروبي، الحكومات الوطنية، والهيئات الإقليمية، خاصة في مجالات مثل السياسات البيئية والتغير المناخى (هوغ و ماركس، ٢٠٠١؛ ماركس و هوغ، ٢٠٠٢).

التنسيق بين الجهات الفاعلة على مختلف المستويات والأبعاد: يشمل التنسيق التعاون بين الجهات الفاعلة على مقاييس ومستويات مختلفة من أجل تعزيز تكامل الجهود وتحقيق الأهداف المشتركة (بروان و كينيس، ٢٠٠٨؛ سورنسن و تورفينغ، ٢٠٠٥؛ رودس، ١٩٩۶).

الحوكمة متعددة المستويات: تشير الحوكمة متعددة المستويات إلى التفاعل والتنسيق بين مستويات الحكم المختلفة (المحلية، الإقليمية، الوطنية والدولية) في عملية صنع السياسات. يُعتبر هذا النهج أساسياً في إطار الحوكمة المشتركة، حيث يسمح باتخاذ القرارات على المستوى الأنسب، وغالباً ما يدمج بين الأساليب التصاعدية (من الأسفل إلى الأعلى) والأساليب التنازلية (من الأعلى إلى الأسفل) لتحقيق نتائج أكثر فعالية وشمولية.

تُعدّ الاتحاد الأوروبي مثالاً عملياً على الحوكمة متعددة المستويات، حيث يتم توزيع سلطات اتخاذ القرارات بين مؤسسات الاتحاد الأوروبي، الحكومات الوطنية، والهيئات الإقليمية، خاصة في مجالات مثل السياسات البيئية والتغير المناخى (هوغ و ماركس، ٢٠٠١؛ ماركس و هوغ، ٢٠٠٤).

الحوكمة متعددة المراكز: تصف الحوكمة متعددة المراكز نظاماً تعمل فيه العديد من الهيئات الحاكمة بشكل مستقل ولكن بطريقة منسقة. تتمتع كل هيئة حاكمة بسلطاتها الخاصة ولكنها تتعاون مع غيرها لإدارة الموارد المشتركة أو معالجة القضايا المشتركة. يتميز النظام متعدد المراكز بوجود مراكز متعددة لصنع القرار، غالباً ما تتداخل ولكنها تتمتع بدرجة عالية من الاستقلالية.

تلعب الحوكمة متعددة المراكز دوراً بارزاً في الحوكمة المشتركة، حيث تتيح مرونة أكبر، وتُشجع على الابتكار، وتُعزز الاستجابة على مختلف المستويات. كما أنها تدعم التكيّف مع الظروف المحلية (جوردان و آخرون، ٢٠١٨؛ أوستروم، ٢٠١٧).

تكمل الحوكمة الشبكية، متعددة المستويات ومتعددة المراكز بعضها البعض من خلال إنشاء نظام حوكمة أكثر ديناميكية ومرونة. الحوكمة متعددة المستويات توفّر التكامل العمودي اللازم لتنسيق السياسات عبر مختلف مستويات الحكم، بينما تمكّن الحوكمة متعددة المراكز من التعاون الأفقي بين



عدة وحدات حاكمة على نفس المستوى. في النهاية، تساهم الحوكمة الشبكية في بناء علاقات متكاملة بين السياسات والجهات الفاعلة. يؤدي هذا التكامل إلى إنشاء أطر حوكمة مرنة وقوية، مما يجعلها أكثر كفاءة في التعامل مع القضايا المعقدة والمترابطة مثل تغيّر المناخ، حماية التنوع البيولوجي، والتخطيط الحضري.

أصبحت الحوكمة الشبكية، متعددة المستويات، ومتعددة المراكز ممكنة في عصر التحولات الرقمية. توفّر المنصات الرقمية اليوم فرصاً للمشاركة والتعاون المباشر للمواطنين في عمليات الحوكمة. تستخدم الحكومات بشكل متزايد التكنولوجيا (وغالباً منصات التعاون عبر الإنترنت) لتمكين المواطنين من المشاركة في عملية اتخاذ القرار. تُسهم هذه التحولات الرقمية في تعزيز الإمكانات الديمقراطية للحوكمة المشتركة (بيكسوتو و سيفرى، ٢٠١٧).

الحوكمة المشتركة والحوكمة التشاركية! مفه وم الحوكمة التشاركية والحوكمة المشتركة رغم تشابههما ليسا متماثلين تماماً. في الواقع، في الحوكمة المشتركة، يلعب الأطراف المعنية دوراً أكثر جدية وذات مغزى في عملية الحوكمة. في حين أن كلا المفه ومين يؤكدان على التعاون ومشاركة الأطراف المعنية، فإن الحوكمة المشتركة تتضمن شكلاً أعمق وأكثر مؤسسية لتقسيم السلطة، حيث غالباً ما يشارك الفاعلون غير الحكوميين جنباً إلى جنب مع المؤسسات الحكومية مباشرة في عمليات صنع القرار.

أهم الفروقات بين المفهومين هي:

عمق مشاركة الأطراف المعنية: في الحوكمة المشتركة، لا تُستشار الأطراف المعنية فقط أو تُشرك للتغذية الراجعة، بل تتسلم سلطات ومسؤوليات اتخاذ القرار. في المقابل، تُركّز الحوكمة التشاركية غالباً على المشاورة، حيث قد يكون للأطراف المعنية صوت، لكن ليس لديهم دائماً سلطة اتخاذ القرارات الملزمة (ستروكوخ و أوزبورن، ٢٠١٠؛ رويسلاند، ٢٠١٠؛ باكيت و ويلسون، ٢٠١١؛ تسوجيناكا و آخرون، ٢٠١٣؛ مانفريدي و مافي، ٢٠٠٨؛ إريكسون، ٢٠١٢؛ نيومان، ٢٠٠٥).

التأسيس المؤسسي وتقاسم السلطة: تتميز الحوكمة المشتركة بهياكل حوكمة تشاركية تدمج المجتمع المدني والجهات الفاعلة الأخرى كشركاء متساوين، في حين أن الحوكمة التشاركية قد تستمر في العمل ضمن أطر تركز على الحكومة حيث تكون الجهات الفاعلة غير الحكومية في الغالب مستشارين فقط.

<sup>1.</sup> Participatory governance

تشير الحوكمة المشتركة إلى هيكل حوكمة يتم فيه إشراك أطراف متعددة - الحكومة، المجتمع المدني، المؤسسات الخاصة، والمجتمعات المحلية - ليس فقط في المشاركة ولكن أيضاً في تحمل المسؤوليات الرسمية وامتلاك سلطة صنع القرار.

في المقابل، تسمح الحوكمة التشاركية في كثير من الأحيان بتقديم مدخلات واسعة النطاق دون منح أصحاب المصلحة السلطة الحقيقية في اتخاذ القرارات النهائية (إريكسون، ٢٠١٢؛ أكرمان، ٢٠١٣؛ ستروكوخ وأوزبورن، ٢٠٢٠؛ رويسلاند، ٢٠١٠؛ بابيسكو، ٢٠١٣؛ جونز، ٢٠٢٣؛ مانفريدي ومافي، ٢٠٠٨).

النطاق والتحكم: تركز الحوكمة التشاركية غالباً على مجالات محددة من السياسة العامة أو تقديم مدخلات في الأطر الحاكمة القائمة مسبقاً، بينما تشمل الحوكمة المشتركة المسؤولية المشتركة عبر عدة قطاعات أو مجالات، مع قيام الجهات غير الحكومية بأدوار محددة. تؤثر الحوكمة المشتركة على دورة السياسة بأكملها - بدءاً من تحديد الأجندة إلى التنفيذ والرصد (أكرمان، ٢٠١٣؛ ستروكوخ و أوزبورن، ٢٠٠٧؛ مانفريدي و مافي، ٢٠١٨).

المساءلة ودور الحوكمة: في الحوكمة المشتركة، يتم توزيع مسؤولية صنع القرار بشكل أكبر، ويتولى الفاعلون غير الحكوميين أدواراً مرتبطة بالمسؤوليات الرسمية للحوكمة. من ناحية أخرى، تُركّز الحوكمة التشاركية عادةً على إبقاء المسؤولية بشكل أساسي داخل الحكومة، حتى إذا تم التشاور مع المواطنين أو المجتمع المدني (أكرمان، ٢٠١٣؛ جونز، ٢٠٢٣؛ إريكسون، ٢٠١٢؛ مانفريدي و مافي، ١٨٠٨).

دور أصحاب المصلحة في تنفيذ السياسات: تمنح الحوكمة المشتركة أصحاب المصلحة دوراً في تنفيذ السياسات، وليس فقط في المشاورة أو صياغة السياسات. قد يكون أصحاب المصلحة، بما في ذلك المنظمات غير الحكومية والمجموعات الاجتماعية، مشاركين في مراقبة وتنفيذ السياسات. في المقابل، تركز الحوكمة التشاركية غالباً على المشاورة وجمع المعلومات في مرحلة صنع السياسات، لكنها تترك التنفيذ بشكل عام للجهات الحكومية (ستروكوخ و أوزبورن، ٢٠١٠؛ إريكسون، ٢٠١٢). رويسلاند، ٢٠١٠؛ يريكسون، ٢٠١٠؛ بابيسكو، ٢٠١٣؛ مانفريدي و مافي، ٢٠١٨).

القدرة على التكيف والاستجابة: تتميز الحوكمة المشتركة بمرونة أكبر واستجابة أوسع لاحتياجات المحليين، حيث يشارك أصحاب المصلحة بنشاط في حل المشكلات وتعديل السياسات. يظهر هذا بشكل خاص في مجالات مثل الحوكمة البيئية، حيث تكون الاستجابات التكيفية ضرورية للتغيرات

موهابيون عرب اسيت. آ

97

البيئية. في المقابل، بينما تشجع الحوكمة التشاركية على تقديم المدخلات، فإنها غالباً ما تكون ذات هيكل صارم في كيفية دمج هذه المدخلات، مما يقلل من المرونة (مادج، ٢٠٢٣؛ تسوجيناكا و آخرون، ۲۰۱۳؛ بابیسکو، ۲۰۱۳؛ جونز، ۲۰۲۳؛ مانفریدی و مافی، ۲۰۰۸).

بناء الثقة والتفاعل طويل الأمد: تركّز الحوكمة المشتركة على بناء الثقة بين الحكومة وأصحاب المصلحة الآخرين من خلال التعاون المستدام، بينما قد تعتمـد الحوكمـة التشاركية على استشارات دورية أو مؤقتة. تتطور أطر الحوكمة المشتركة غالباً مع مرور الوقت، مما يـؤدي إلـي شـراكات طويلـة الأمد تكون أساسية لمعالجة المشكلات المعقدة وضمان الحوكمة الفعالة. على العكس، قـ د تظهر الآليات التشاركية فقط خلال لحظات محددة من اتخاذ القرار (نيومان، ٢٠٠٥؛ ستروكوخ و أوزبورن، ۲۰۲۰؛ رویسلاند، ۲۰۱۰؛ باکیت و ویلسون، ۲۰۱۱؛ تالبین، ۲۰۱۲؛ تسوجیناکا و آخرون، ۲۰۱۳).

# الحوكمة المشتركة والحوكمة الرشيدة (

تم تأسيس الحوكمة المشتركة في سياق مفهوم الحوكمة الرشيدة. في الواقع، يُدّعي أن الحوكمة المشتركة هي واحدة من المتطلبات التي لا غني عنها لتحقيق الحوكمة الرشيدة. يشترك كلا المفه ومين في التأكيد على عمليات اتخاذ القرار الفعّالة والشاملة والمسؤولة، ولكنهما يعملان في إطارين مختلفين ويركزان على حوانب مختلفة من الحوكمة.

بينما تشير الحوكمة المشتركة بشكل خاص إلى التعاون وصنع القرار المشترك بين مختلف الأطراف المعنية (بما في ذلك الحكومات، المجتمعات المحلية، والمؤسسات الخاصة)، تُعـد الحوكمة الرشيدة مفهوماً أوسع نطاقاً يركز على المبادئ والقيم التي تجعل الحوكمة فعّالة وشفافة ومسؤولة.

تمت مقارنة الحوكمة المشتركة والحوكمة الرشيدة في الجدول ١ (أدينك، ٢٠١٩؛ باخوى، .(۲...

## الجدول ١: مقارنة بين الحوكمة المشتركة والحوكمة الرشيدة

| الجانب             | الحوكمة المشتركة                              | الحوكمة الرشيدة                                                                              | الاختلاف/<br>التشابه |
|--------------------|-----------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|
| وة اتخاذ<br>القرار | اتخاذ القرار بشكل مشترك بين جهات فاعلة متعددة | يتم توجيهها بشكل رئيسي من قبل الحكومة، على الرغم من أن التشاور مع الجهات الفاعلة الأخرى شائع | اختلاف               |

#### 1. Good Governance

الحَيْدَةُ الْوَارِدُ الْمُرْتَةِ

94

| الجانب                                | الحوكمة المشتركة                                                                                              | الحوكمة الرشيدة                                                                             | الاختلاف/<br>التشابه |
|---------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|
| الشمولية                              | التركيز على مشاركة شاملة لأصحاب المصلحة المختلفين، بما في ذلك المجموعات المهمشة                               | تعزز الشمولية، ولكن بشكل رئيسي في إطار<br>حكومي                                             | تشابه                |
| المساءلة                              | مسؤولية مشتركة بين أصحاب المصلحة<br>المختلفين                                                                 | تقع المساءلة بشكل رئيسي في المؤسسات<br>الحكومية                                             | اختلاف               |
| المرونة                               | هياكل حوكمة قابلة للتكيف ومرنة بناءً على<br>مدخلات أصحاب المصلحة                                              | بشكل عام أكثر تنظيماً وقائمة على القواعد                                                    | اختلاف               |
| ديناميكية<br>القوة                    | تسعى إلى تقليل عدم التوازن في القوة من خلال<br>إشراك مجموعة واسعة من أصحاب المصلحة                            | تسعى إلى تحقيق التوازن، ولكن عادةً في<br>إطار هرمي                                          | اختلاف               |
| الشفافية                              | تعزز الشفافية من خلال إشراك أصحاب المصلحة<br>المتعددين وتشجيع الحوار المفتوح                                  | تعزز الشفافية، عادةً من خلال العمليات<br>الحكومية الرسمية ومبادرات البيانات<br>المفتوحة     | تشابه                |
| الكفاءة                               | قد تكون أبطأ بسبب الحاجة إلى إجماع بين<br>الجهات الفاعلة المختلفة                                             | تسعى إلى الكفاءة من خلال عمليات حكومية أكثر بساطة                                           | اختلاف               |
| القدرة على<br>التكيف                  | قابلة للتكيف بشكل كبير مع الظروف المحلية<br>والتغيرات في الوضع                                                | قابلة للتكيف إلى حد ما، ولكن التغييرات<br>عادةً ما تتم من خلال عمليات رسمية<br>وبيروقراطية  | اختلاف               |
| ثقة أصحاب<br>المصلحة                  | تعزز الثقة من خلال التعاون المباشر بين الحكومة<br>والمجتمعات                                                  | تعزز الثقة من خلال الشفافية والإجراءات<br>الخاضعة للمساءلة، وإن كانت موجهة في<br>أطر حكومية | تشابه                |
| الشرعية                               | تستمد الشرعية من مشاركة جهات فاعلة متنوعة<br>واتخاذ القرار المشترك                                            |                                                                                             | اختلاف               |
| عملية اتخاذ<br>القرار                 | اتخاذ القرار بناءً على الإجماع، غالبًا يتطلب التفاوض بين أصحاب المصلحة                                        | يتم اتخاذ القرار بشكل رئيسي بناءً على                                                       | اختلاف               |
| التركيز على<br>التعاون                | تركيز قوي على التعاون واتخاذ القرار المشترك بين<br>الجهات الفاعلة المختلفة                                    | التعاون مهم ولكنه ليس بالضرورة المحور<br>الرئيسي                                            | اختلاف               |
| دور الجهات<br>الفاعلة غير<br>الحكومية | دور مركزي للجهات الفاعلة غير الحكومية (مثل المختمعات المنظمات غير الحكومية NGO، المجتمعات المحلية) في الحوكمة | تعترف بأهمية الجهات الفاعلة غير الحكومية<br>ولكنها تركز على الأدوار الحكومية                | اختلاف               |

الحُكم الإسلامي هو نظام إدارة وقيادة اجتماعية يستند إلى مبادئ وتعاليم الإسلام. يقوم هذا النوع من الحُكم على الوحي الإلهي، وسُنَّة النبي محمد(ص)، وتعاليم الأئمة(ع). والهدف الأساسي منه هو تحقيق السعادة الدنيوية والأخروية للبشر.

في هذا النظام، يتم اعتماد القيم والمبادئ الإسلامية في جميع جوانب الحياة الاجتماعية والسياسية والاقتصادية والثقافية. ويُعرَّف الحُكم الإسلامي بأنه أسلوب لممارسة السلطة وتنظيمها، وصنع السياسات وتنفيذها بهدف تحقيق حياة طيبة من خلال المشاركة، والتكامل، والأداء الأمثل لمؤسسات الحُكم الإسلامي (رنگريز، ١٤٠٢ ش؛ رشيدي فرد، ١٤٠٢ ش؛ كماليان و عبدالحسين زاده، ١٤٠٠ ش).

يهدف الحُكم الإسلامي إلى بناء مجتمع قائم على الأخلاق والعدالة والقيم الإلهية، حيث يتم ضمان التطور الدنيوي والسعادة الأخروية للبشر. في الحُكم الإسلامي، يُعتبر الله تعالى الحاكم والخالق المطلق للكون. ينبغي أن تكون جميع القوانين والقرارات منسجمة مع التعاليم الإلهية. وتُعد شرعية الحُكم مقبولة فقط ضمن إطار أوامر الله سبحانه وتعالى. من أبرز المبادئ الأساسية في الحُكم الإسلامي إقامة العدل. يُعتبر العدل الاجتماعي والاقتصادي والسياسي من أهم أهداف هذا النظام. يجب أن يتمتع جميع الأفراد بحقوق متساوية، كما ينبغي اقتلاع الظلم والتمييز بجميع أشكاله من المجتمع. أحد الأسس الرئيسية في الحُكم الإسلامي هو السعي نحو الاستقلال الاقتصادي والسياسي والثقافي للمجتمع. يُستنكر في هذا النظام الاعتماد على الأجانب، ويتم التركيز على الاتكال على القدرات الذاتية.

كما يولي الإسلام أهمية خاصة للشورى. تُتخذ القرارات الكبرى في الحُكم الإسلامي بناءً على المشورة مع العلماء والخبراء الدينيين والاجتماعيين. ويُعبّر هذا المبدأ عن إشراك الشعب في عمليات صنع القرار، مع التأكيد على المشاركة الجماعية. ومن واجبات الحُكم والأفراد في المجتمع الإسلامي القيام بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر. يتحمّل المجتمع الإسلامي مسؤولية منع السلوكيات غير السليمة وتشجيع الأفراد على القيام بالأعمال الصالحة. على مستوى الحُكم، يعني هذا المبدأ تعزيز الفضائل ومنع الفساد والانحراف. وأخيرًا، يُعد احترام كرامة الإنسان وحقوقه الجوهرية من أهم المبادئ في الحُكم الإسلامي.

في هذا النظام، يجب أن يُعامل جميع الأفراد باحترام وتكريم بغض النظر عن الدين أو العرق أو الجنس، مع ضمان حقوقهم كاملة. في الحُكم الإسلامي، ينبغي أن تكون القوانين الإلهية والشرعية هي السائدة في المجتمع، حيث يُلزَم جميع الأفراد والمسؤولين الحكوميين بالالتزام بتلك القوانين. تُعتبر سيادة القانون والتمسك بالمبادئ الشرعية من الركائز الأساسية لأي نظام حُكم ضمن الإطار الإسلامي.

أحد المحاور المهمة في الحُكم الإسلامي هو مكافحة الفساد بجميع أشكاله، سواء كان اقتصاديًا أو سياسيًا أو أخلاقيًا. يعمل هذا النظام على وضع آليات مناسبة لمنع ظهور الفساد في المجتمع.

يَّةُ الْوَالِّ فِي الْمِنْ فَيْ الْوَالِّ فِي الْمِنْ فَيْ الْمُنْ فَيْ الْمُنْ فَيْ الْمُنْ فَيْ الْمُنْ فَي

في نظام الحُكم الإسلامي، يكون الحُكام مسؤولين أمام الله وأمام الشعب. تقع على عاتقهم مسؤولية العمل وفق المبادئ الدينية والأخلاقية، كما يتحملون المسؤولية عن أخطائهم وأدائهم مسؤولية العمل وفق المبادئ الدينية والأخلاقية، كما يتحملون المسؤولية عن أخطائهم وأدائهم أمام الله وأمام الناس (رحمت الهي و آخرون، ١٣٩٠ ش؛ كلانتري و آخرون، ١٣٩٠ ش؛ السماعيلي، ١٤٠٠ ش؛ رنكريز، ١٣٠٠ ش؛ رشيدي فرد، ١٣٠٠ ش؛ كماليان و عبد الحسين زاده، ١٣٠٠ ش؛ عابدي درچه و آخرون، ١٣٩٩ ش).

# دور الشعب في الحُكم الإسلامي

يشير المفكرون الشيعة في أغلب الأحيان إلى النماذج الأولى للحُكم الإسلامي، وخاصة في عهد الإمام علي (ع)، بوصفها أمثلةً على دور الشعب في الحُكم الإسلامي. كان الإصرار على العدالة، والمشاورة، والمشاركة مع الناس في عملية اتخاذ القرار من السمات البارزة لحُكم أمير المؤمنين (ع). تُظهر هذه السابقة التاريخية أن المشاركة في الحُكم ليست فقط متوافقة مع المبادئ الإسلامية، بل كانت جزءًا أساسيًا من الحُكم الإسلامي منذ مراحله الأولى.

في الإسلام، تحمل المشاركة دلالات متميزة عن تلك التي تُفهم في الأنظمة السياسية والقانونية الحديثة. إن مفهوم المشاركة أو المشاورة في الفكر الإسلامي يقوم على تحفيز الناس وإثارة رغبتهم في المشاركة، ويتم تفعيله من خلال آليات مثل: البيعة، الرقابة العامة، حق النصيحة، الدعوة إلى الخير، و الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر. ومن هنا، يتضح أن المشاركة السياسية في الإسلام تحمل بعدًا أكثر شمولية وأخلاقية مقارنة بالمفهوم التقليدي في الأدبيات السياسية.

من الجدير بالذكر أنه في الحُكم الإسلامي، ورغم أهمية المشاركة العامة، هناك حدود أو "خطوط حمراء" واضحة تم وضعها لضمان احترام المبادئ الإسلامية وصيانتها.

مشاركة الشعب: يجب أن تكون مشاركة الشعب في عملية الحُكم منسجمة مع القوانين والقيم الإسلامية، وتُعتبر أي تفاعلات تتعارض مع هذه المبادئ غير مقبولة. ويشمل ذلك الالتزام بعدم انتهاك الشريعة في اتخاذ القرارات، وتجنب الفساد، ومنع الفُرقة (سيد موسوي و محمدي، ١٣٩٥ ش؛ محسني، ١٣٩١ ش؛ كلانتري و آخرون، ١٣٩٠ ش؛ سليمان بور، ١٣٩٤ ش؛ كلانتري و آخرون، ١٣٩٠ ش).

أهم المبادئ الحاكمة لدور أصحاب المصلحة في الحُكم الإسلامي وفقًا للإسلام هي:

\_حاكمية الله: المبدأ المركزي في الحُكم الإسلامي هو الاعتقاد بحاكمية الله (الله تعالى). يُشير هذا إلى أن الوِلاية تعود إلى الله وحده، وأن البشر يعملون خلفاء له في الأرض. يضع هذا المبدأ الشريعة الإلهية في صميم الحُكم، ويُلزم الحُكام بالعمل وفقًا للمعايير الأخلاقية والقانونية للإسلام.

يتمثل دور القادة في تنفيذ إرادة الله على الأرض وضمان تحقيق العدالة، والرحمة، وحماية كرامة الإنسان.

بناءً على ذلك، تتخذ الولاية في الحُكم الإسلامي شكلاً متعدد المستويات؛ بمعنى أن حاكمية الشعب وأصحاب المصلحة الآخرين تُستمد وتكتسب معناها ضمن حاكمية الله (واعظي وعصاره، ١٣٩٩ ش؛ سيد موسوى و محمدى، ١٣٩٥ ش)

\_ الشورى: في الفكر الإسلامي، تُعد الشورى (التشاور) ضرورة لمشاركة الشعب في الحُكم. يُلزم القادة بالتشاور مع العلماء، والخبراء، وممثلي المجتمع. ويستند هذا المبدأ إلى الآية ٣٨ من سورة الشورى، التي تنص على أن الأمور يجب أن تُقرّر من خلال التشاور المتبادل. تضمن الشورى أن يكون الحُكم مشتركًا وشاملًا لأصحاب المصالح المتعددين والمتنوعين على نطاق واسع (گرجي ازندرياني و أبو الحسني، ١٣٩٥ ش؛ رحمت الهي و آخرون، ١٣٩٤ ش).

\_حق الرقابة العامة: يؤكد الخطاب الشيعي على حق عموم الشعب في الرقابة والمساءلة للحكومة. يتمتع المواطنون، جنبًا إلى جنب مع المؤسسات المدنية، بحق مراقبة إجراءات الحكومة وضمان التزام القادة بالمبادئ وتحقيق الكفاءة. يتيح هذا المبدأ مشاركة عامة في الحُكم عبر مختلف أصحاب المصالح، مثل المجموعات المدنية، والإعلام، والمؤسسات القانونية (أحمدي سفيدان و عباسبور، ١٤٠٠ ش؛ رحمت الهي و آخرون، ١٣٩٤ ش).

\_ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر: يفرض الفكر الإسلامي مشاركة عامة في الحُكم من خلال تعزيز مبدأ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر. تقع على عاتق المؤسسات المدنية والأفراد مسؤولية تشجيع السلوك الحسن ومنع الأفعال السيئة في المجتمع. يُعتبر هذا المبدأ واجبًا دينيًا ومدنيًا على المواطنين، مما يتيح لهم المشاركة النشطة في تحقيق إدارة فعالة للمجتمع (عظيمي نيا و آخرون، ١٣٩٨ ش؛ رحمت الهي و آخرون، ١٣٩٤ ش).

- الانتخابات: يدعم الإسلام الانتخابات كآلية حيوية لمشاركة الشعب في الحُكم. تمنح الانتخابات المواطنين فرصة اختيار ممثليهم على المستويين المحلي والوطني. ومن المتوقع أن يعمل هؤلاء الممثلون وفقًا للمبادئ الإسلامية والأهداف الكبرى، مع ضمان دمج صوت الشعب في عمليات اتخاذ القرار السياسي (ملك أفضلي أردكاني، ١٣٩١ ش).

- المجتمع والعدالة والتنمية: تسعى المؤسسات المختلفة إلى تعزيز رفاه المجتمع، والعدالة، وتنمية المجتمع. تُتيح هذه المؤسسات منصة للأفراد للمساهمة في الحُكم خارج الهياكل السياسية الرسمية. كما تتمتع النقابات المهنية، من خلال السلطة والآليات الممنوحة لها من قِبل الحُكم الإسلامي، بصلاحية وضع اللوائح والإشراف عليها في مجالات نشاطها (وفقًا لقانون نظام النقابات المهنية).

- المشاركة في التشريع: تُعدّ مشاركة الشعب في عملية التشريع في الحُكم الإسلامي أمرًا بالغ الأهمية. ولا تقتصر هذه المشاركة على التمثيل غير المباشر عبر الهيئات المنتخبة، بل تشمل أيضًا المشاركة المباشرة. ينص الدستور على أنه في القضايا الاقتصادية، والسياسية، والاجتماعية، والثقافية المهمة للغاية، يمكن تنفيذ عمل السلطة التشريعية من خلال الاستفتاء والرجوع المباشر إلى آراء الشعب (وفقًا لدستور الجمهورية الإسلامية الإيرانية؛ محسني، ١٤٠١ ش؛ سليمان بور، ١٣٩٤ ش؛ رحمت الهي و آخرون، ١٣٩٠ ش).

- فصل السلطات: على الرغم من أن فصل السلطات يُطرح في بعض النظريات الغربية كقيمة جوهرية بحد ذاتها، إلا أنه يُعتبر من منظور علماء الإسلام والحُكم الإسلامي نهجًا إجرائيًا لتحقيق الحُكم الرشيد. إضافةً إلى ذلك، فإن ما يُركز عليه في الحُكم الإسلامي هو فصل المهام لضمان مزيد من الكفاءة في إدارة هذه النظم (حسني و أحمدي، ١٣٩٧ ش).

- البيعة: تحظى البيعة بمكانة رفيعة في إطار الإسلام. فقد حظي هذا المفهوم باهتمام خاص في القرآن الكريم، ونهج البلاغة، وكذلك في الروايات. بناءً على ذلك، كان الأنبياء وأولياء الله في الماضي يعتبرون أن متابعة الأمور السياسية وتحقيق أهداف الدين تتطلب بيعة الناس لهم. أما اليوم، فإن البيعة تُمارس غالبًا بأسلوب حديث، مثل الانتخابات والاستفتاءات العامة. ويُبرز هذا التطور القيمة الأساسية لرأي العامة ووجهات النظر الشعبية في تاريخ الإسلام (أخوان كاظمي و رستمي، ١٣٩٤ ش).

# منهج البحث

في هذا البحث، تم استخدام طريقتين: تحليل المحتوى النوعي ومنهجية الأنظمة اللينة.

- تحليل المحتوى النوعي: تُعرض البيانات في تحليل المحتوى النوعي على شكل كلمات أو تصاميم مما يتيح إمكانية تمثيل وتفسير النتائج. في هذا النوع من التحليل، يُعد مكان ودلالة وحدات المعنى أكثر أهمية من تكرارها. يمكن أن يشمل موضوع تحليل المحتوى النوعي جميع أنواع الوثائق المسجلة. تميز تحليل المحتوى عن باقي طرق البحث بأنه يعتبر تحليل المحتوى منهجًا غير تداخلي لأنه يعتمد على البيانات الموجودة مسبقًا، مما يقلل من تأثير معرفة المبحوث بالتجربة على الإجابات. وكذلك يقبل تحليل المحتوى المعطيات غير المنظمة، على عكس أدوات مثل الاستبيانات التي تتطلب هيكلية محددة كما يمكن استخدام أي مصدر للتحليل، مما يعني أن قواعد تحليل المحتوى النوعي أقل تقييدًا.

- منهجية الأنظمة اللينة: تهدف هذه المنهجية إلى تقديم إطار تحليلي مرن يمكن تطبيقه على قضايا معقدة وغامضة (خنيفر و مسلمي، ١٣٩۶ ش). النموذج النهائي للبحث: في النموذج النهائي

المستخدم في البحث لاستكشاف العلاقات بين مكونات الحُكم التشاركي والحُكم الإسلامي، تم المستخدم في البحث اللينة . تتكون هذه المنهجية من ٧ مراحل.

في ها البحث، تم استخدام مرحلة النمذجة المفاهيمية ضمن منهجية الأنظمة اللينة لربط المكونات. تم نمذجة العبارات والمفاهيم المتشابهة في كل مرحلة.

- وفقًا لما ذكره تشكلند (١٩٨٩)، ينبغي للإجابة على الأسئلة التالية لتحديد العلاقات بدقة:
  - ١. ما هي الإجراءات الضرورية للحصول على المدخلات المطلوبة لهذه العملية؟
    - ٢. ما هي الإجراءات الضرورية للحصول على المخرجات من هذه العملية؟
- ٣. ما هي الإجراءات الضرورية لجعل المخرجات التي تم الحصول عليها متاحة وقابلة للاستخدام؟
- البيانات المستخلصة خلال مرحلة تحليل المحتوى النوعي توفر التعريفات الأساسية المطلوبة للنمذجة المفاهيمية. (تشكلند، ١٩٨٩). بالطبع! إليك الترجمة باللغة العربية الأكاديمية، مع الحفاظ على نفس الترتيب الوارد في النص الأصلي:

المضمونات المستخلصة: المضمونات المستخلصة في مرحلة تحليل المحتوى النوعي توفر التعريفات الجذرية المطلوبة للنمذحة المفاهيمية.

## النتائج

في هذا القسم، تُعرض ثلاثة نتائج رئيسية للبحث:

١) في البداية، يتم إجراء مقارنة بين مفهوم الحُكم التشاركي والحُكم الإسلامي من خلال عشر زوايا رئيسية للحُكم، وتُعرض النتائج.

- ٢) بعد ذلك، يتم توضيح المستويات، والأدوار، ومجالات تدخل الشعب في الحُكم الإسلامي.
- ٣) في النهاية، يتم تقديم النموذج المفاهيمي للحُكم التشاركي ضمن سياق الحُكم الإسلامي.

## ١. الدراسة المقارنة بين "الحوكمة المشتركة" و"الحوكمة الإسلامية"

الجدول ٢: مقارنة بين الحوكمة المشتركة والحوكمة الإسلامية

| الحوكمة الإسلامية                                                                             | الحوكمة المشتركة                                                                  | الجانب         |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| مصدر السلطة هو الله، ويتم تنفيذها بشكل متعدد المستويات من خلال الشريعة بواسطة الحكام والشعوب. | يتم توزيع السلطة بين عدة جهات معنية، بما في ذلك الحكومات والمجتمعات والمنظمات غير | مصدر<br>السلطة |
|                                                                                               | الحكومية.                                                                         | السلامة        |

1. SSM

| الحوكمة الإسلامية                                       | الحوكمة المشتركة                                 | الجانب          |
|---------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|-----------------|
| الشورى هو المبدأ الأساسي.                               | يتم اتخاذ القرارات بناءً على التوافق، وغالباً ما | عملية           |
|                                                         | تتضمن التفاوض والاتفاق بين الأطراف المعنية.      | اتخاذ القرار    |
| الحوكمة تعتمد على المبادئ الدينية المستمدة من الإسلام.  | إطار محايد تجاه الأديان، على الرغم من إمكانية    |                 |
|                                                         | تكييفه في المجتمعات ذات الحوكمة الدينية          | دور الدين       |
|                                                         | لخدمة الحوكمة الإسلامية.                         |                 |
| الشمولية تكون ضمن إطار إسلامي مع التركيز على العدالة    | تتضمن مشاركة العديد من الجهات المعنية            |                 |
| والإنصاف للجميع، على الرغم من أن الأدوار قد تختلف بناءً | لضمان تمثيل متنوع.                               | الشمولية        |
| على النوع الاجتماعي والمكانة الاجتماعية.                |                                                  |                 |
| جميع الأطراف المعنية مسؤولة أمام الله وأمام الأطراف     | جميع الأطراف المعنية مسؤولة بشكل مشترك،          | الم             |
| المعنية الأخرى.                                         | وغالبًا ما يتم ذلك من خلال الشفافية والمسؤولية   | الم<br>المساءلة |
|                                                         | المشتركة.                                        | المساءلة        |
| الشفافية مهمة، خاصة فيما يتعلق بالعدالة والكفاءة.       | الشفافية في العمليات ضرورية لبناء الثقة بين      | الشفافية        |
| _ A                                                     | الأطراف المعنية.                                 | السفاقية        |
| الإطار الأخلاقي قائم على المبادئ الإسلامية مثل العدل    | المبادئ الأخلاقية تعتمد على القيم المتباينة      | الإطار          |
| والرحمة والأمانة.                                       | للأطراف المعنية.                                 | الأخلاقي        |
| الإطار القانوني مستمد من الشريعة التي تشمل جميع جوانب   | الإطارات القانونية عادةً ما تكون مرنة ويتم       | الإطار          |
| الحياة بما في ذلك الحوكمة.                              | التفاوض عليها بناءً على احتياجات الأطراف         |                 |
| YO'L.                                                   | المعنية.                                         | القانوني        |

# ٢. المستويات، الأدوار ومجالات مشاركة الشعب في الحوكمة الإسلامية

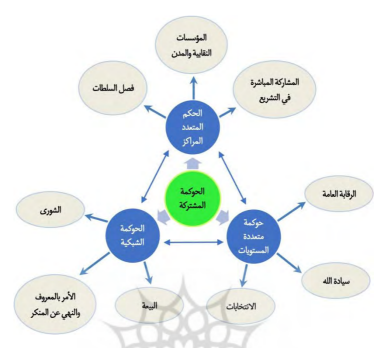
# الجدول ٣: المستويات، الأدوار ومجالات مشاركة الشعب في الحوكمة الإسلامية

| مستوى المشاركة   | الأدوار                               | مجالات المشاركة                              |
|------------------|---------------------------------------|----------------------------------------------|
|                  | الوجهاء المحليون وكبار الشخصيات       | إدارة الشؤون المحلية وحل النزاعات            |
| المستوى          | الممثلون في المجالس المحلية           | إدارة المدارس، المساجد والخدمات الاجتماعية   |
| المحلي/الاجتماعي | 0-1-0-                                | الأنشطة الخيرية (جمع وتوزيع الزكاة، الصدقات، |
| المناسق المناسق  | المتطوعون والمواطنون النشطون          | الأوقاف)                                     |
|                  |                                       | الرفاه الاجتماعي والمبادرات الصحية العامة    |
|                  | أعضاء المجلس (المجالس الاستشارية)     | تقديم المشورة في السياسات المحلية والإقليمية |
|                  | الممثلون في المؤسسات الإسلامية        | النظم التعليمية والثقافية الإسلامية          |
| المستوى المؤسسي  | المنظمات غير الحكومية والمجتمع المدني | التنمية الاقتصادية وبرامج الرفاه الاجتماعي   |
|                  | الباحثون وعلماء الدين                 | تقديم توصيات سياسية في قضايا الحوكمة         |
|                  | الناشطون البيئيون                     | التنمية المستدامة وحماية البيئة              |

| مستوى المشاركة                 | الأدوار                                                           | مجالات المشاركة                                                |
|--------------------------------|-------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|
|                                | الممثلون المنتخبون في البرلمان الإسلامي<br>(أو الهيئة الاستشارية) | التشريع في إطار الشريعة                                        |
|                                | أعضاء الأحزاب السياسية                                            | المشاركة في العمليات الاستشارية (الشورى)                       |
| المستوى                        | الخبراء القانونيون والفقهاء                                       | صياغة الافتراحات للقوانين والسياسات                            |
| السياسي/التشريعي               | المدافعون عن حقوق الإنسان والعدالة<br>الاجتماعية                  | الدفاع عن السياسات الرفاهية وحقوق الأقليات                     |
|                                | الشهود وأعضاء هيئة المحلفين                                       | المشاركة في جلسات المحاكم والإجراءات<br>القانونية              |
|                                | رواد الأعمال والقادة التجاريون                                    | التخطيط الاقتصادي وأساليب العمل بما يتوافق<br>مع الشريعة       |
| المستوى                        | المصرفيون الإسلاميون والخبراء الماليون                            | تطوير الأنظمة المالية الإسلامية (الصكوك، البنوك الإسلامية)     |
| السياسي/الاقتصادي              |                                                                   | الأجور العادلة، حقوق العمال والعدالة الاقتصادية                |
|                                | النقابات العمالية والجمعيات المهنية                               | المسؤولية الاجتماعية للشركات (CSR) بناءً على المبادئ الإسلامية |
| المستوى                        | الصحفيون وأهل الإعلام والشخصيات<br>العامة                         | زيادة الوعي العام حول القضايا والمصالح العامة                  |
| السياسي/الإعلامي<br>والاتصالات | النشطاء الرقميون وشبكات التواصل<br>الاجتماع <i>ي</i>              | الشفافية في الحُكم                                             |
|                                | المجتمع المدني                                                    | تشجيع المساءلة وتعزيز الوحدة في الحوكمة                        |
| 1 11 4 11                      | العلماء والمفكرون                                                 | تعزيز التضامن الإسلامي العالمي والدفاع عن                      |
| المستوى الدولي                 | المنظمات الإسلامية في المحافل الدولية                             | حقوق المسلمين                                                  |

# ٣. النموذج المفاهيمي للحوكمة المشتركة في سياق الحوكمة الإسلامية

باستخدام منهجية الأنظمة اللينة والدراسة المقارنة للخصائص الأساسية للحوكمة المشتركة (كالطبيعة الشبكية، التعددية المستويات، والتعددية المركزية) ومبادئ دور أصحاب المصلحة في الحوكمة من منظور الإسلام، يمكن تقديم النموذج المفاهيمي التالي للعلاقة. على هذا الأساس تدل مبادئ مثل الشورى، والبيعة، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، إلى الشبكية في الحوكمة الإسلامية و يُبرز الطابع الشبكي للحوكمة الإسلامية. وسيادة الله، والرقابة العامة، والانتخابات، يظهر تعددية المستويات في نظام الحوكمة الإسلامية. و مبادئ فصل السلطات، المؤسسات المدنية والنقابية، والمشاركة في التشريع، يوضح التعددية المركزية للحوكمة الإسلامية.



النموذج المفاهيمي للحكم المشترك في الحوكمه الإسلاميه

ژوبشگاه علوم النانی ومطالعات فربخی پرتال جامع علوم النانی

### المصادر

#### القرآن الكريم.

- احمدى سفيدان، حسين؛ عباسپور، عمران. (۱۴۰۰ ش). الرقابة على السلطة السياسية من منظور القرآن. أبحاث المعارف القرآنية، ١٢(۴۶)، صص ١٠٧-١٣۶.
- إخوان كاظمي، مسعود؛ رستمي، سجاد. (١٣٩۶ ش). البيعة وأشكالها في الفكر السياسي الإسلامي. بحوث الأمم، ٢٥(٢)، صص ٤٣-٧٧.
- اسماعيلي، مجيد. (١۴٠٢ ش). دراسة معايير شرعية القيادة والطاعة في الإدارة مع التركيز على أسس الحوكمة الإسلامية. بحوث الفقه الاجتماعي، ١٦١()، صص ٢٣١-٢٥٨.
- حسنى، سيد محمدهادى؛ احمدى، مرتضى. (١٣٩٧ ش). نظرة تاريخية إلى فصل السلطات في الإسلام. أفكار القانون العام، ١٧(٧)، صص٣٢-٢٢.
- خنيفر، حسين؛ مسلمى، ناهيد. (١٣٩۶ ش). الأصول والأسس لمناهج البحث الكيفي. (ج. ١). طهران: منشورات نكاه دانش.

#### الدستور لجمهورية إيران الإسلامية.

- رحمت الهي، حسين؛ آقامحمد آقايي، احسان؛ كاكا، فاضل. (١٣٩۴ ش). مكانة المشاركة في الفكر السياسي الإسلامي. بحوث الفقه، ١١(٩)، صص ٥٧٥- ٤٠٠.
- رشيدى فرد، سيد حسين. (١٤٠٢ ش). وظائف النظام السياسي في نهج البلاغة (الرسائل ٣٢ إلى ٧٠). بحوث الدراسات الإسلامية المعاصرة، ١٤٥)، صص١-١٥.
- رنگريز، حسن. (۱۴۰۲ ش). تصميم نموذج الحوكمة الإسلامية بناءً على التعاليم الدينية. بحوث الشورة الإسلامية، ١٣ (۴۶)، صص ١-٢١.
- سليمان پور، على. (١٣٩٤ ش). صدر الإسلام كنموذج للجمهورية الإسلامية. بحوث التاريخ، ١٠(٠٠)، صص٨-١٠٧.
- سيد موسوى، سيد حسين؛ محمدى، عليرضا. (١٣٩٥ ش)، أسس الحاكمية السياسية في القرآن. الحكومة الإسلامية، ١٢(٢)، صص٨-١١٢.
- عابدزاده، اصغر. (۱۳۹۸ ش). الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر: الواجبات والمحظورات. الدراسات القرآنية، ١٠ (٣٧)، صص ١٩٢-٩٢.
- عابدى درچه، محسن؛ زارعى، بهادر؛ احمدى، سيد عباس؛ پيشگاهى فرد، زهرا. (١٣٩٩ ش). تحليل مقارن لنموذجي الحوكمة الإسلامية المتعالية والحوكمة الجيدة. بحوث الثورة الإسلامية، ١٣٩٩)، صص ١٨٣-١٨٢.
- عظيمى نيا، فرخنده؛ كريمى نيا، محمدمهدى؛ انصارى مقدم، مجتبى. (١٤٠٠ ش). دراسة العلاقة بين الحكومة والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر. الإنجازات الجديدة في دراسات العلوم الإنسانية، ٣٨(٤)، صص ٢٤-٣٠.
- كلانترى، ابراهيم؛ قاضوى، سيد حسن؛ انوريان اصل، حامد. (١٣٩٠ ش). مدخل إلى أسس المشاركة في الفكر السياسي الإسلامي. د*راسات الثورة الإسلامية*، (٢٤٧)، صص٣٥-٣٩.



- كماليان، سيد يوسف؛ عبدالحسين زاده، عبدالحميد. (۱۴۰۰ ش). نموذج السياسات الشاملة للنظام السياسي بناءً على القرآن الكريم. بحو*ث الثورة الإسلامية*، ۳۶ (۱۰)، صص۲۸۵–۳۱۶.
- گرجى ازندريانى، على اكبر؛ ابوالحسنى، محسن. (١٣٩٥ ش). دور الشورى في إدارة الشؤون العامة: صانعة قرار أم مشورة فقط؟ القانون العام، ٥(١٣)، صص ١٩-١-١٣٣.
- محسنى، محمدقاسم. (١٤٠١ ش). المشاركة السياسية من منظور القرآن الكريم. المعارف الإسلامية والعلوم السياسة، ٢٥٠)، صعر ٢٧-٩٠.
- ملك افضلي اردكاني، محسن (١٣٩١ ش). طبيعة وحكم "المشاركة في الانتخابات" من منظور الفقه السياسي الإسلامي. الحكومة الإسلامية، ١٠(٩)، صص٨-٨٠٨.
- واعظى، احمد؛ عصاره، عبدالله (١٣٩٩ ش). العلاقة بين الحاكمية الإلهية وحق حاكمية الإنسان في قبول أو رفض إرادة الله التشريعية. العلوم السياسية، ٢٣ (٩٠)، صص ٣٥-٥٤.

#### References

- Abedi-Dorcheh, M., Zarei, B., Ahmadi, S. A. & Pishgahifard, Z. (2020). A comparative explanation of two approaches: Islamic transcendent governance and good governance. *Islamic Revolution Studies*, 9(3), pp. 163–182. [In Persian]
- Abedzadeh, A. (2019). Enjoining good and forbidding evil: Do's and don'ts. *Quranic Studies*, 10(37), pp. 361–392. [In Persian]
- Ackerman, J. (2004). Co-governance for accountability: beyond "exit" and "voice". *World Development*, 32(3), pp. 447-463.
- Ackerman, J. M. (2013). From co-production to co-governance. In: *New public governance, the third sector, and co-production* (pp. 101-126). Routledge.
- Addink, H. (2019). Good governance: Concept and context. Oxford University Press.
- Agrawal, A. (1999). Accountability in decentralization: A framework with South Asian and West African cases. *The journal of developing areas*, 33(4), pp. 473-502.
- Agrawal, A. (2020). Environmentality: technologies of government and the making of subjects. Duke University Press.
- Ahmadi Sefidan, H. & Abbaspour, O. (2021). Oversight of political power from the perspective of the Quran. *Quranic Teachings Research Journal*, 12(46), pp. 107–136. [In Persian]
- Akhavan-Kazemi, M. & Rostami, S. (2017). Allegiance (*bay'a*) and its forms in Islamic political thought. *Nations Research*, 25(2), pp. 63–77. [In Persian]
- Ansell, C. & Gash, A. (2008). Collaborative governance in theory and practice. *Journal of public administration research and theory*, 18(4), pp. 543-571.
- Armitage, D., Berkes, F. & Doubleday, N. (Eds.). (2010). *Adaptive co-management: collaboration, learning, and multi-level governance*. UBC Press.
- Azimi-Nia, F., Karimi-Nia, M. M. & Ansari-Moghadam, M. (2021). Examining the relationship between governance and *enjoining good and forbidding evil*. *New*

يَّ فِي الْقَالِ السِّنَّةُ

- Achievements in Humanities Studies, 38(4), pp. 34–44. [In Persian]
- Berkes, F. (2009). Evolution of co-management: Role of knowledge generation, bridging organizations and social learning. *Journal of environmental management*, 90(5), pp. 1692-1702.
- Berkes, F. (2017). Sacred ecology. Routledge.
- Botchway, F.N. (2000). Good governance: the old, the new, the principle, and the elements. *Fla. J. Int'l L.*, no.13, pp.159.
- Checkland, P. B. (1989). Soft systems methodology. *Human systems management*, 8(4), pp. 273-289.
- Cornwall, A. & Shankland, A. (2008). Engaging citizens: lessons from building Brazil's national health system. *Social science & medicine*, 66(10), pp. 2173-2184.
- Emerson, K. (2015). Collaborative Governance Regimes. Georgetown University Press.
- Emerson, K., Nabatchi, T. & Balogh, S. (2012). An integrative framework for collaborative governance. *Journal of public administration research and theory*, 22(1), pp. 1-29.
- Eriksson, K. (2012). Self service society: Participative politics and new forms of governance. *Public Administration*, 90(3), pp. 685-698.
- Esmaeili, M. (2023). Examining the criteria for the legitimacy of command and obedience in management with an emphasis on the foundations of Islamic governance. *Journal of Social Jurisprudence Research*, 12(1), pp. 231–258. [In Persian]
- Fung, A. (2009). *Empowered participation: Reinventing urban democracy*. Princeton University Press.
- Fung, A. (2015). Putting the public back into governance: The challenges of citizen participation and its future. *Public administration review*, 75(4), pp. 513-522.
- Gorji Azandariani, A. A. & Abolhasani, M. (2016). The role of councils (*shura*) in public affairs management: Decision-making or decision-shaping? *Public Law Knowledge*, 5(13), pp. 109–133. [In Persian]
- Grindle, M. S. (2009). *Going local: decentralization, democratization, and the promise of good governance*. Princeton University Press.
- Hasani, S. M. H. & Ahmadi, M. (2018). A historical perspective on the separation of powers in Islam. *Public Law Thoughts*, 13(7), pp. 23–42. [In Persian]
- Healey, P. (2020). *Collaborative planning: Shaping places in fragmented societies*. Bloomsbury Publishing.
- Hooghe, L. & Marks, G. (2001). *Multi-level governance and European integration*. Rowman & Littlefield.
- Jasanoff, S. (2005). *Designs on nature: Science and democracy in Europe and the United States*. Princeton University press.
- Jones, C. (2023). Co-Governance and the Case for Shared Decision Making. *Policy Quarterly*, 19(2), pp. 3-8.

http://igg.isca.ac.ir



- Jordan, A., Huitema, D., Van Asselt, H. & Forster, J. (Eds.). (2018). *Governing climate change: Polycentricity in action?* Cambridge University Press.
- Kalantari, E., Ghazavi, S. H. & Anvarian Asl, H. (2011). An introduction to the foundations of participation in Islamic political thought. *Islamic Revolution Studies*, 8(26), pp. 39–68. [In Persian]
- Kamalian, S. Y. & Abdolhossein-Zadeh, A. (2021). A comprehensive policy model for the political system based on the Holy Quran. *Islamic Revolution Studies*, 36(10), pp. 285–316. [In Persian]
- Khanifar, H. & Moslemi, N. (2017). *Principles and foundations of qualitative research methods*. (vol. 1). Tehran: Negah Danesh Publications. [In Persian]
- Madej, M. (2023). Participative Governance Tools in the Polish Local Government. *Halduskultuur*, 22(2), pp. 50-66.
- Malek Afzali Ardakani, M. (2012). The nature and ruling on "participation in elections" from the perspective of Islamic political jurisprudence. *Islamic Governance*, 17(4), pp. 83–108. [In Persian]
- Manfredi, F. & Maffei, M. (2008). Co-governance and co-production: from the social enterprise towards the public-private co-enterprise. In *The Third Sector in Europe* (pp. 195-220). Routledge.
- Marks, G. & Hooghe, L. (2004). *Contrasting visions of multi-level governance*. https://doi.org/10.1093/0199259259.003.0002
- Memon, P. A. & Kirk, N. (2012). Role of indigenous Māori people in collaborative water governance in Aotearoa/New Zealand. *Journal of Environmental Planning and Management*, 55(7), pp. 941-959.
- Mohseni, M. Q. (2022). Political participation from the perspective of the Holy Quran. *Islamic Teachings and Political Science*, 20(5), pp. 47–64. [In Persian]
- Newman, J. (2005). Participative governance and the remaking of the public sphere. In: *Remaking governance* (pp. 119-138). Policy Press.
- O'leary, R. & Vij, N. (2012). Collaborative public management: Where have we been and where are we going? *The American review of public administration*, 42(5), pp. 507-522.
- Ostrom, E. (1990). Governing the commons: The evolution of institutions for collective action. Cambridge university press.
- Ostrom, E. (2017). Polycentric systems for coping with collective action and global environmental change. In: *Global justice* (pp. 423-430). Routledge.
- Paquet, G. & Wilson, C. (2011). Collaborative co-governance as inquiring systems. *Optimum Online*, 41(2), pp. 2-16.
- Peixoto, T. & Sifry, M. L. (2017). *Civic tech in the global south*. World Bank Publications-Books.

- Popescu, L. G. (2013). From a holistic approach of public policy to co-governance. *Theoretical and Applied Economics*, 20(7), pp. 584.
- Provan, K. G. & Kenis, P. (2008). Modes of network governance: Structure, management, and effectiveness. *Journal of public administration research and theory*, 18(2), pp. 229-252.
- Rahmatollahi, H., Aghamohammadaghai, E. & Kaka, F. (2015). The role of participation in Islamic political thought. *Jurisprudential Studies*, 11(3), pp. 575–600. [In Persian]
- Rangriz, H. (2023). Designing an Islamic governance model based on religious teachings. *Islamic Revolution Research Journal*, 13(46), pp. 1–21. [In Persian]
- Rashidifard, S. H. (2023). Functions of the political system in *Nahj al-Balagha* (Letters 32–70). *Contemporary Islamic Studies Research*, 1(6), pp. 1–16. [In Persian]
- Rhodes, R. A. W. (1996). *The New Governance: Governing Without Government*. Political Studies/Oxford University Press.
- Røiseland, A. (2010). Local self-government or local co-governance? *Lex localis-Journal of Local Self-Government*, 8(2), pp. 133-145.
- Seyed-Mousavi, S. H. & Mohammadi, A. (2016). Foundations of political governance in the Quran. *Islamic Governance*, 21(2), pp. 81–112. [In Persian]
- Soleimanpour, A. (2015). Early Islam as a model of Islamic republicanism. *Historical Research Journal*, 10(40), pp. 89–107. [In Persian]
- Sørensen, E. & Torfing, J. (2005). The democratic anchorage of governance networks. *Scandinavian political studies*, 28(3), pp.195-218.
- Strokosch, K. & Osborne, S. P. (2020). Co-experience, co-production and co-governance: an ecosystem approach to the analysis of value creation. *Policy & Politics*, 48(3), pp. 425-442.
- Susskind, L. & Cruikshank, J. (1987). Breaking the impasse. New York.
- Talpin, J. (2012). When democratic innovations let the people decide: An evaluation of co-governance experiments. In: *Evaluating democratic innovations* (pp. 184-206). Routledge.
- The Constitution of the Islamic Republic of Iran. [In Persian]
- Tsujinaka, Y., Ahmed, S. & Kobashi, Y. (2013). Constructing co-governance between government and civil society: An institutional approach to collaboration. *Public Organization Review*, no. 13, pp. 411-426.
- Vaezi, A. & Osareh, A. (2020). The relationship between divine sovereignty and human sovereignty in accepting or rejecting God's legislative will. *Political Science*, 23(90), p. 35–56. [In Persian]
- Wampler, B. (2010). *Participatory budgeting in Brazil: Contestation, cooperation, and accountability*. Penn State Press.