

# قاعده فقهی وجوب تعظیم شعائر، راهبرد حفظ آثار هنری

حسین ادبی۱

دوفصلنامهٔ علمی مطالعات نظری هنر سال چهارم | شماره ۶ | بهار و تابستان ۱۴۰۳ شاپا: ۲۳۸۰ - ۲۸۲۱ | ص: ۲۰۱ - ۲۳۰

## 🛞 چکیده

آثار هنری به جای مانده از گذشتگان از نظر ارزش تاریخی و هنری و همچنین فرهنگی، به عنوان میراث یک ملت محسوب می شود که حکومت ها تلاش می کنند به انحاء مختلف از آنها محافظت کنند. در این میان، برخی از این آثار، از دوران شکوه و عظمت حکومت های اسلامی به جامانده و نشانگر و نماد تعالیم و معارف دین اسلام است و برخی نیز به جای مانده از حکومت های ظالم و فاسد و مخالف خدا و دین الهی. مسئله اصلی این نوشتار این است که آیا می توان از قواعد فقهی همچون قاعده لزوم تعظیم شعائر، به دستور فقهی مبنی بر لزوم محافظت از آثار هنری دست یافت؟ در این نوشتار با استفاده از منابع کتابخانه ای و روش تحلیلی – توصیفی، تلاش شده است از رهگذر تحلیل قاعده فقهی مذکور و قاعده ملازم آن یعنی حرمت اهانت به مقدسات، و تطبیق شعائر بر آثار هنری و تعظیم بر حفظ آنها، از این قاعده به عنوان راهبرد حفظ آثار هنری بهره گرفته شود. نتایج این تحقیق نشان می دهد، اگرچه نمی توان در همه موارد به لزوم حفظ گرفته شود. نتایج این تحقیق نشان می دهد، اگرچه نمی توان در همه موارد به برخی از آثار هنری بی این لزوم صادق است. همچنین در موارد دیگری نیز، قدر متیقن، مطلوبیت آثار هنری این لزوم صادق است. همچنین در موارد دیگری نیز، قدر متیقن، مطلوبیت

۱. مدرس سطوح عالى حوزه علميه و محقق فقه فرهنگ؛ Adabi۶۱@gmail.com.



حفظ آثار هنری نزد شارع قابل اثبات است. همچنین حکومتها و نهادهای حکومتی علاوه بر افراد، مکلف به تکلیف برخاسته از این قاعده نسبت به حفظ آثار هنری هستند.

واژگان كليدى: شعائر، فقه، هنر، حكومت اسلامي، حفظ آثار هنري.



این نوشتار درصدد پاسخ به این مسئله است که آیا می توان با استفاده از قواعد فقهی، بهویژه قاعده وجوب تعظیم شعائر، حکومت اسلامی را ملزم به حفظ آثار هنری به جامانده از گذشته کرد؟ این امر ازاین جهت ضروری است که هنر در ذات خود، امری فرهنگی است و امور فرهنگی از جمله اموری هستند که در تعاملات انسان ها در جوامع تأثيرگذارند، بنابراين فقه به عنوان دانش تعيين تكليف مكلفان، نمي تواند نسبت به آن بى تفاوت باشد.

امور فرهنگی را از دو جهت می توان موردبررسی قرار داد؛ اول به عنوان یک عنصر فرهنگی که در یکی از لایه های فرهنگ قرار می گیرد و دوم به عنوان عنصر بازتاب دهنده فرهنگ که لاجرم در تمامی لایههای فرهنگ از تمایلات فطری و باورها گرفته تا نمادها و رفتارها، حضور دارد. بخش مهمی از حضور آثار هنری در عرصه فرهنگ، به نمادسازی برای ارزشها و باورها و برجسته سازی آنها در اذهان عموم جامعه اختصاص می یابد. دلیل این امر این است که هنر در ذات خود، امری جلوه گر و نمایشی است. این توصیف شامل تمامی هنرها اعم از هنرهای کلامی، تصویری، تجسمی، مفهومی و... میشود. از طرفی، برخی از آثار هنری که بازتاب دهنده تمدنها و فرهنگهای منحط گذشته است نیز، از این قاعده مستثنی نیست و علی رغم اینکه گویای انحطاط در آن فرهنگها و



تمدنهاست، اما در فرهنگ جامعه اسلامی نیز قابلیت اثرگذاری فرهنگی است؛ بدین معناکه برخی از آنها مایه عبرت و برخی گویای نتایج غلط فرهنگهای گذشته در باورها و ارزشهاست و جامعه فعلی با مواجهه با آن، نه تنها دچار انحطاط نمی شود، بلکه با عبرت گیری از آن، در مسیر رشد و تعالی قرار می گیرد. با این توصیف، فرضیه این مقاله بر این استوار است که از منظر فقه و با بهره گیری از دو قاعده فقهی «وجوب تعظیم شعائر» و «حرمت اهانت به مقدسات»، حفظ آثار هنری چه آثار تولیدشده در گذشته و چه آثار هنری فعلی، نه تنها امری پسندیده که در برخی موارد، امری ضروری و واجب است و این آثار باید به دقت مورد مراقبت و نگهداری قرار گیرند. برای اثبات این فرضیه، ابتدا برخی از مفاهیم اصلی تبیین شده، سپس دو قاعده لزوم تعظیم شعائر و حرمت اهانت به مقدسات و ادله آنها مورد واکاوی قرار خواهد گرفت و در نهایت، قواعد مذکور بر حفظ به مقدسات و ادله آنها مورد واکاوی قرار خواهد گرفت و در نهایت، قواعد مذکور بر حفظ آثار هنری تطبق خواهد شد.

# 🕸 پیشینه تحقیق

درباره کارکردهای دو قاعده فقهی وجوب تعظیم شعائر و حرمت اهانت به مقدسات، مقالات و کتب متعددی نگاشته شده است؛ به عنوان مثال مقاله «بررسی ادله، آثار و ملاک دو قاعده حرمت اهانت به مقدسات و وجوب تعظیم شعائر» نوشته آقای یونس عیسوند، به بررسی ملاکها و ادله هر دو قاعده پرداخته است ولی اشارهای به کاربرد آن نکرده است. همچنین «حرمت اهانت به محترمات به مثابه قاعده فقهی رسانه» مقاله دیگری است از محمدمهدی سعیدی که به کارکرد این مقاله در بخش رسانه پرداخته است. همچنین مقالات متعدد دیگر در این زمینه وجود دارد که هرکدام به تبیین وجوه دو قاعده و ملاکها و ادله آنها پرداخته است.

توجه به آثار هنری به عنوان شعائر نیز امری است که تا حدی در برخی از مقالات منتشرشده پیشین همچون مقاله «بررسی استفاده از تعینات هنر در اماکن و شعائر اسلامی» نوشته سیفالله صرامی پرداخته شده است؛ اما آنچه این مقاله را از دیگر



تحقیقات تولیدشده گذشته متمایز می کند، توجه به لزوم یا عدم لزوم حفظ آثار هنری از رهگذر تطبیق قاعده لزوم تعظیم شعائر و حرمت اهانت به مقدسات است. این تحقیق تلاش می کند این دو قاعده را به عنوان راهبردی برای حفظ آثار هنری به جامانده از گذشتگان در نظر بگیرد، امری که در پژوهشهای گذشته به آن پرداخته نشده است.

## 🛞 ۱-مفاهیم (موضوع شناسی)

#### ۱-۱اثر هنری

ازآنجاکه سخن از هنر و اثر هنری در این مقاله معطوف به تعریف فقهای مسلمان از هنر است، در بررسی نظرات فقها در این زمینه، تنها تعینات هنر در چند عنوان خاص همچون خوشنویسی، مجسمه سازی، موسیقی و غنا و... به دست آمد. موضوعات فقهی، ساخته ويرداخته فقه نيستند بلكه فقه در مقام مواجهه با آنها حكم فقهي را بيان ميكند؛ بنابراین شناخت موضوعات فقهی امری وابسته به حیطه تخصصی مربوط به آن است. حتى اگر فقيه را موظف به شناخت اين موضوعات بدانيم باز ماهيت اين مقوله ها را فقه تعیین نمی کند؛ بنابراین هنر و اثر هنری نیز باید توسط عرف هنرمندان و نظریه پردازان این عرصه تعریف شود. تعریف اثر هنری وابسته به تعریف هنر است. در یاسخ به این سؤال که چه چیزی هنر محسوب می شود، نظریات متعددی وجود دارد که می توان آنها را در دو دسته کلی طبقهبندی کرد؛ اول نظریه های مبتنی بر شاخص های ذاتی هنر؛ این نظریه ها را می توان در چهار گروه طبقه بندی کرد؛ نظریه های بازنمایانه، نظریه های بیانی، نظریه های فرمالیستی و نظریههای زیباشناسانه. مراد از بازنمایی، تقلید یا محاکات از ظواهر بیرونی است. در گروه دوم یعنی نظریه های بیانی، محور اصلی و ذاتی هنر، بیان است. تولستوی یکی از نظریه پردازان نظریه بیانی هنر است. او در این باره می گوید: «بیدار کردن یک احساس در خویش که انسانی دیگر آن را تجربه کرده است، و سیس انتقال آن به واسطه حرکت یا خط یا رنگ یا صدا یا اشکالی که به وسیله کلام بیان می شوند، به گونهای که دیگران هم آن احساس را تجربه کنند، فعالیت هنری محسوب می شود» (صرامی، ۱۳۹۵: ص۸۷).



در گروه سوم نظریههای صورتگرا، محور اصلی در هنر و تمایز ذاتی آن از غیر هنر، فرم، صورت طرح یا ساختار است برای مثال، ساختار یکپارچه یک نقاشی موجب می شود آن را هنر بدانیم. گروه چهارم نظریههای زیبایی شناسانه تجربه زیبایی شناسانه را محور اصلی هنر و موجب تمایز آن از غیر هنر می دانند (همان: ص۸۸).

دسته دوم نظریه هایی است که باتوجه به شاخصهای غیرذاتی و خارج از ماهیت، هنر تعریف میکند. این دسته، شامل سه گروه نظریه می شود؛ گروه نظریههای نهادی، گروه نظریههای تعریف تاریخی و گروه نظریههای روایت تاریخی.

توضیح مختصر گروه های دسته دوم چنین است گروه نظریه های نهادی مدعی نهادی اجتماعی مبتنی بر قواعد و شیوه های مقرر بنام جهان هنر است. آثار پیشنهادی به این شرط آثار هنری اند که از این قواعد و شیوه ها پیروی کنند. طبق نظریه تعریف تاریخی هنر، شرط لازم برای آنکه شیئی را اثر هنری محسوب کنیم آن است که به قصد ارائه یکی از وجوه هنری ای که در طول تاریخ هنر، سابقه داشته است، پدید آمده باشد. نظریه روایت تاریخی در تشخیص آثار هنری سومین نظریه این دسته، ضمن اعتماد بر تاریخ هنر، آن را صرفاً در قالب روایت تداوم سنت هنری از پیش رسمیت یافته، معیار تشخیص هنر از غیر هنر می داند. روایت تاریخی برای اثر پیشنهادی وقتی اتفاق می افتد که بتوانیم آن اثر را همچون تحول یا پیامد قابل فهمی از کاربست های هنری پابرجا تلقی کنیم (همان: ص ۸۹).

طبق آنچه تابه حال به دست آمد، می توان از این نظریه ها شاخص هایی را برای اثر هنری به دست آورد که عبارت اند از: دارابودن عنصر زیبایی شناسانه، دارابودن زمینه تاریخی، دارابودن بستر روایت گذشته، دارابودن فرم و شکل ظاهری هنری.

در این مقاله آنچه از اثر هنری مدنظر ماست، هر چیزی است که در طول تاریخ در جوامع مختلف، به عنوان اثر هنری پذیرفته شده است. بدیهی است که شاخص زیباشناختی اثر، یکی از مهم ترین سنجه های اثر هنری است؛ همچنین دارای پیام بودن و معنادار بودن اثر هنری نیز سنجه دیگری در تشخیص اثر هنری از غیر آن است. شاخصه دوم، بدون شک، اثر هنری را به رسانه بسیار نزدیک کرده است. همین امر در



قرابت میان اثر هنری به این معنا با شعائر که نقطه تمرکز این مقاله است، بسیار مؤثر واقع شده است؛ بنابراین هرآنچه با این شاخصها در قالبهای صوتی، تصویری، تجسمی، کلامی و ادبیات، معماری و ... تولید شود، اثر هنری تلقی شده و میتواند موردنظر این مقاله باشد.

## ۱-۲ تعظیم شعائر

تعظیم از ماده عظم و در لغت به معنای بزرگداشت و یادآوری عظمت و اهمیت و قوت یک چیز است (جوهری، ۱۳۷۶ق: ج۵، ص۱۹۸۷). ازآنجاکه در بحث حاضر سخن از تعظیم شعائر است، بنابراین تعریف تعظیم بهتنهایی مفید فایده نیست و باید به صورت ترکیبی و در قالب اصطلاح فقهی تعظیم شعائر موردتوجه قرار گیرد. در اینجا ابتدا به اجمال مفهوم تعظیم مورد بررسی و سپس ترکیب تعظیم شعائر از نظر فقهی واکاوی خواهد شد.

از کلمات فقها چنین برداشت می شود که تعظیم از نظر فقهی دارای دو معناست. یکی مراعات مرتبه و شأن یک چیز و رفتار به مقتضای جایگاه عرفی و شرعی؛ این حد از تعظیم واجب است و ترک آن اهانت بوده و حرام است. اما قسم دوم مراعات بیش از مرتبه و شأن است که ترک آن مستلزم اهانت نیست (حسینی مراغی، ۱۴۱۷ق: ج۱، ص ۵۵۸؛ نجفی جواهری، ۱۴۳۲ق: ج۳، ص۴۷). بر این اساس، در حالت اول، میان دو عبارت تعظیم و اهانت تلازم وجود دارد؛ یعنی درصورتی که حداقل تعظیم را واجب بدانیم، ترک این مقدار اهانت تلقی می شود و حکم حرمت بر آن بار می شود.

در آیه ۳۲ سوره حج آمده که تعظیم شعائر نشأت گرفته از تقوای قلوب است. این بدان معناست که تعظیم از عناوین قصدیه است و باید با قصد تقرب الهی و باور قلبی به آن صورت گیرد، حال چه آن را از عناوین قصدیه ای بدانیم که نیاز به اعتبار عنوان دارد و یا از عناوین قصدیه ای که صرف قیام به ذات، قصد را محقق می کند (موسوی خویی، یا از عناوین قصدیه ای که صرف قیام به ذات، قصد را محقق می کند (موسوی خویی، بی تا: ج۲۱، ص ۱۱). تعظیم از امور مشتبه و مشترک نیست که اگر معنون نشود، به لحاظ



اشتراک، باعث ایجاد ابهام شود، بنابراین می توان با شرف قصد انجام تعظیم، قصد تقرب را در آن محقق دانست (همان).

#### ۱-۳ شعائر

شعائر، از نظر لغوى به معانى مختلف آمده است؛ از جمله اينكه شعائر جمع شِعار به معنای علامت در جنگ یا عید است (فیومی، بیتا: ص۳۱۴). شعائر جمع شعاره شعیره به معنای علامتها، نشانهها، هر یک از مناسک حج، آدابورسوم مذهبی یا ملی و هر آنچه اسلام بدان استوار است (معین، ۱۳۷۴: ذیل واژه شعار). شعائر به معنای علامت و نشانه است (راغب، ۱۴۱۲: ص۲۶۲). شعار به لباسی که به پوست می چسبد هم معنا شده است به گونهای که انگار با بدن یکی است (همان). شعائر در آیات متعدد قرآن آمده است٬ همچنین در روایات مختلف، از این واژه استفاده شده است. درباره معنای اصطلاحی «شعائر الله»، از سوی مفسران نظرات متعددی مطرح شده است. علامه طباطبایی در المیزان، همسو با علامه طبرسی در مجمعالبیان، شعائر را به معنای علامت دانسته و شعائر الهي را نشانه هاي منصوب الهي براي اطاعت و بندگي در نظر گرفته است (طباطبایی، بی تا: ج۱، ص ۴۰۷). علامه فیض کاشانی در تفسیر الصافی و جارالله زمخشری در الکشاف (زمخشری، بی تا: ج۱، ص ۱۵۸)، شعائر را به نشانههای دینی تعریف کردهاند. (فیض کاشانی، ۱۴۱۶ق: ج۱، ص ۲۰۵؛ زمخشری، بیتا: ج۱، ص ۲۰۸). در برخی روایات، از این کلمه به عنوان استعاره خواص نسبت به عوام یاد شده است؛ به عنوان مثال در حدیثی از پیامبر اسلام (ص)، چنین نقل شده که نسبت به انصار فرمودند: «انتم الشعار و الناس الدثار». شما گروه انصار، خواص من هستيد و بقيه مردم همچون لباس هستند. (راوندی، ۱۴۰۴ق: ج۲، ص ۸۸۵) علامه طبرسی پس از نقل اقوال مختلف، قائل به عمومیت این واژه نسبت به همه معانی شده است (طبرسی،۱۴۱۵ق: ج٣، ص ٢۶٤). شيخ طوسي هم همين نظر را پذيرفته است (طوسي، ١٤٠٠ق: ص ٤٩).

١. بقره آيه ١٥٨، مائده آيه ٣ و حج آيه ٣٢



شعائر در نگاه فقها نیز به علامت و نشانه معنا شده است. محقق حلی، از شرایع، زیارتگاه اهل بیت، مساجد، قبر پیامبران و شاید اولیا و دانشمندان و پرهیزگاران را از مصادیق شعائر دانسته است (محقق حلی، ۱۴۰۸ق: ج۴، ص ۷۹۳). ایشان در بحث زندگی در بلاد شرک و کفر، وجوب مهاجرت از این بلاد را در صورت توانایی برای کسانی که امکان اظهار شعائر اسلام را ندارند، نتیجه گرفته و گفته است در فرض توانایی از هجرت از چنین سرزمینهایی باقی ماندن در آنجا حرام است (همان: ج۱، ص ۲۳۴). همچنین صاحب جواهر، در توضیح عبارت محقق حلی، اذان و اقامه و نماز و روزه و مشابه آنها را شعائر دانسته است (نجفی، ۱۳۶۷: ج۲، ص ۳۴). از فقهای معاصر، مرحوم میرزا جواد تبریزی قائل به شعائر بودن عدم مصافحه با نامحرم است، زیرا نشانه و علامتی میرزا جواد تبریزی قائل به شعائر بودن عدم مصافحه با نامحرم است، زیرا نشانه و علامتی بر مسلمانی فرد است (تبریزی، ۱۴۱۶ق: ج۲، ص ۵۴۵)

باتوجه به آنچه بیان شد، می توان مقصود از شعائر در مقاله حاضر را چنین بیان کرد: در هر فرهنگی، باورهایی که به ارزش تبدیل شده و قوانین و هنجارهای اجتماعی از آن استخراج شده است، نیازمند نشانه هایی در سطح جامعه است تا به فراموشی سپرده نشود و هماره مورد یادآوری قرار گیرد؛ بنابراین مقصود از شعائر، هر کنش یا واکنشی است که نشانه یک ارزش الهی باشد. ازآنجاکه بحث حاضر در دایره فرهنگ دینی و به ویژه قوانین فقهی صورت می پذیرد، منظور از شعائر، هر عملی است که احکام و دستورات دینی و یا اعمال مورد رضایت خداوند را یادآور می شود.

#### ۱-۴اهانت

اهانت: در لغت به معنای کوچک شمردن، تحقیر، سبک کردن، مسخره کردن و هتک است (ابن منظور، ۱۴۱۴ق: ج،۳ ص۴۳۹،؛ طریحی، ۱۳۹۵ق: ج،۳ ص۴۳۳،؛ فیومی، ۱۴۱۴ق: ج،۲ ص۶۳۲،). اهانت در قاعده حرمت اهانت به محترمات و مقدسات نیز به همین معنا به کاررفته است. به نظر فقها اهانت از عناوین و اعمال قصدی است و هرگاه کسی کاری را به قصد اهانت انجام دهد توهین تحقق یافته است. مرحوم نائینی توهین



و تعظیم را دو مصداق بارز افعال قصدی برشمرده است (خویی، ۱۳۶۸: ج،۱ ص۳۰۸؛ خویی، ۱۴۱۸ق: ج،۶ ص۱۵۲).

#### ۱-۱-۴ تلازم دو مفهوم تعظیم و اهانت

آنچه از کلام فقها برمی آید، این است که این دو مفهوم در همه جا با هم تلازم ندارند، یعنی این گونه نیست که عدم تعظیم نسبت به چیزی، به معنای اهانت به آن باشد. بلکه در بسیاری موارد، این دو مفهوم یرتفعان هستند و امکان عدم هر دو وجود دارد. به عنوان مثال مرحوم آیت الله خویی در این باره قائل به این هستند که تعظیم در اموری که شأن و منزلت عرفی و شرعی یک چیز به آن وابسته است، واجب است و ترک این تعظیم ملازم با اهانت است. اما اموری نیز هستند که تعظیم آنها به بیش از شان عرفی و شرعی بازگشت می کند. در چنین مواردی اگرچه تعظیم مستحب است، اما تلازمی میان تعظیم و اهانت نیست و ترک تعظیم، اهانت تلقی نمی شود (موسوی خویی، ۱۴۱۸ق: ج۷، ۳۵۶).

## ۱-۵مقدسات ومحترمات

در کلمات فقها دو عبارت محترمات و مقدسات ذیل قاعده حرمت اهانت به مقدسات و محترمات آمده است. لازم است هر دو واژه موردبررسی قرار گیرد. واژه محترم، برگرفته از ریشه حَرْمَ و هم زنجیره با مفاهیمی همچون حریم، حرم، حرام، حرمت است. در لغت به معنای هر چیزی است که دارای ارزش و احترام و منزلت است و نباید ارزش و منزلت است و نباید ارزش و منزلت است که در شود (فیومی، ۱۹۱۴ق: ج۱، ص ۱۳۱). مقصود از محترمات چیزهایی است که در شریعت مقدس، بزرگ و محترم شمرده شده و تعظیم آنها واجب است، مانند اسمها و صفات خدای تعالی، پیامبر اکرم گین، اهل بیت بین و دیگر معصومان از انبیا و اوصیا بین و نیز مؤمنان، کعبه مشرّفه، مسجدالحرام، مسجدالنبی گین، مسجد کوفه و دیگر معصومان از انبیا دیگر مساجد، مشاهد مشرّفه، قرآن کریم، کتابهای روایی و ادعیه، تربت امام حسین بین، قبور معصومان بین و بزرگان دین. احکام شرع مقدس نیز از محترمات است (کاشف



الغطاء، بی تا: ج۲، ص ۱۴۶–۱۴۷). علامه سیفی مازندرانی دایره محترمات را وسعت داده و هرچه متعلق به دین و منتسب به شریعت است را در دایره محترمات و مشمول این قاعده دانسته است و محترمات را اعم از شعائر الهی و شعائر دینی دانسته است (سیفی مازندرانی، ۱۴۲۵ق: ج۱، ص ۱۴۸۸).

مقدس در لغت به معنای پاکدامنی است و در اصطلاح به معنای هر چیزی است که نزد شارع، مورداحترام و ارزشمند شمرده شده است (فیومی، ۱۴۱۴ق: ج۲، ص ۴۹۲). مقدسات در این قاعده، مترادف با محترمات در نظر گرفته شده است، بنابراین این دو واژه در اصطلاح فقهی در این قاعده به یک معنا هستند.

#### ۱-۶نقد

نقد در لغت به معنای جداکردن خوب و سره از بد و ناسره است (معین،۱۳۷۴: ذیل واژه نقد) و در اصطلاح به معنای بررسی دقیق و بیان نقاط قوت و ضعف یک پدیده است.

# 🤀 ۲-قاعده فقهی لزوم تعظیم شعائر

تعظیم شعائر در فقه شیعه به صورت ضمنی و در قالب کبرای استدلال فقهی، مورد توجه فقها بوده است. همچنین ازآنجاکه احتمال این وجود دارد که این قاعده با قاعده حرمت اهانت به مقدسات دارای تلازم باشد، بنابراین در این بخش، به هر دو قاعده پرداخته خواهد شد و ادله تلازم یا عدم تلازم مورد بررسی قرار خواهد گرفت.

# ۱-۲ مفاد دو قاعده لزوم تعظیم شعائر و حرمت اهانت به مقدسات

لزوم تعظیم شعائر، امری عقلانی و موردتاً کید عقلاست، ازاینرو در بیان فقها امری عقلی شمرده شده است (سیفی مازندرانی، ۱۴۲۵ق: ج۱، ص۱۵۰). مفاد قاعده گویای این است که هرچه که از شعائر الله شمرده شود، باید مورد بزرگداشت و تکریم قرار گیرد



(همان: ص۲۵۳). مهم در این زمینه، تطبیق «شعائر الله» بر آن شیء یا فعل است. این امر باعث می شود که در مواردی (و نه همیشه)، عدم تعظیم شعائر، به اهانت و بی احترامی به شعائرالله یا مقدسات الهی منجر شود. در چنین مواردی است که حکم به حرمت اهانت به مقدسات به عنوان یک قاعده متلازم با قاعده لزوم تعظیم شعائر، مطرح می گردد (همان: ص ۲۶۱).

قاعده اول، تعظیم شعائر را امری لازم می داند و قاعده دوم اهانت به مقدسات را امری حرام می شمارد. در این باره سؤالاتی مطرح است؛ اول اینکه آیا میان دو قاعده در همه موارد تلازم وجود دارد و یا این تلازم در برخی مصادیق معنا می یابد؟ نکته دوم اینکه ویژگی های شعائر الهی چیست و آیا هر امر نیکویی را که شارع حسن شمرده می توان از شعائر الهی دانست؟ سوم اینکه آیا آثار هنری از مصادیق شعائر الهی هستند و آیا از مواردی هستند که باید مورد تعظیم قرار گیرند؟ چهارم این که آیا شعائر شامل امور عبرت آموز نیز می شود؟ برای درک بهتر قلمروی هر دو قاعده و دایره عملکردی که باعث وجوب تعظیم و یا حرمت اهانت می شود، باید ادله هر دو قاعده مورد بررسی قرار گیرد و در نهایت، مفاد آنها نتیجه گیری شود.

# ٢-٢ ادله قاعده لزوم تعظيم شعائر

۲-۲-۱ عقل و ارتکاز عقلا؛ عقل هر انسان فارغ از اینکه دارای چه آیینی است، به قبح بی احترامی و هتک و اهانت به محترمات، حکم میکند، منوط بر اینکه امر موردنظر را محترم بداند؛ بنابراین عقل هر عملی را که موجب هتک، اهانت و تمسخر امر محترم باشد، قبیح می داند. سیره عملی عقلا نیز بر همین اساس شکل گرفته و باعث ایجاد نوعی ارتکاز عقلی در میان آنها شده است مبنی بر اینکه هر امری که نزد قومی محترم است، اگر مورد تمسخر و اهانت قرار گیرد، عملی قبیح و ناپسند رخ داده است. همچنین در میان متشرعه نیز این ارتکاز وجود دارد که هر عملی که از سوی شرع یا شارع محترم شمرده شد، اهانت به آن قبیح است (همان: ص ۱۴۸).



عقلای هر قومی نسبت به اهانت به مقدسات آن قوم چنین برداشت عقلانی را دارا هستند. همچنین اهانت به مقدسات دیگران، ولو برای ما بیارزش باشد، پسندیده نیست، کمااینکه برخی از فقها به حرمت اهانت به مقدسات دیگر مذاهب و یا اقوام حکم دادهاند؛ به عنوان مثال آیتالله خامنه ای در پاسخ به استفتای شیعیان قطیف و احسای عربستان فرمودند: «اهانت به نمادهای برادران اهل سنت، از جمله اتهام زنی به همسر پیامبر اسلام، عایشه حرام است. این موضوع شامل زنان همه پیامبران و به ویژه سید لانبیاء بیامبر اعظم حضرت محمد (ص) می شود.» (روزنامه رسالت: ۱۳۸۹/۰۷/۱۱).

در مقابل این کلام شاید بتوان گفت که پیامبران الهی به بتها و مقدسات اقوام جاهل و مشرک اهانت کردند، بنابراین این قاعده که عقلا اهانت به مقدسات اقوام دیگر را نایسند می دانند، درست نیست. اما با مطالعه سیره رفتاری پیامبران، چنین به دست مي آيد كه پيامبران قبل از اينكه به بت ها و مقدسات اقوام منحرف اهانت كنند، با استدلال و دعوت به تفكر، زمينه درك اينكه اين امور مقدس نيستند را در ذهن مخاطب فراهم می کردند و سپس تبر برمی داشتند و بت ها را می شکستند. این بدان معناست که اهانت به مقدسات را اولاً و بالذات قبیح می دانستند و برای امکان هتک آنها، ابتدا تقدس آنها را با استدلال و مبنای عقلانی می شکستند و پس از اینکه این امور از تقدس افتاد، آنها را مورد هتک قرار می دادند؛ بنابراین اساساً هتک مقدسات صورت نمی گرفت بلکه با نگاهی به تعاملات بینابشری، این نتیجه به دست می آید که همه محترمات نزد انسانها از درجه یکسانی برخوردار نیستند؛ برخی دارای ارزش و احترام بیشتر و برخی كمتر هستند. ازاين رو در نحوه مواجهه با بي احترامي به آنها نيز تفاوت قائل اند؛ يعني بی احترامی به برخی از محترمات، اگرچه نایسند است، اما دارای چنان ارزشی نیست که باعث حرمت و الزام عقلا به ترک آن شود؛ در مقابل، برخی این میزان از الزام را در میان عقلا داراست که اهانت به آن را غیرقابل گذشت و حرام عقلی بدانند (سیفی مازندرانی، ۱۴۲۵ق: ج۱، ص ۲۶۱).

چهبسا بتوان، شعائر را بر اساس میزان اهمیت آنها درجهبندی کرد که در آن صورت،



الزام و یا عدم الزام و صرفاً ترغیب به تعظیم، می تواند دو حکم مجزا در مواجهه با شعائر باشد.

۷-۲-۲ اجماع؛ در میان فقهای شیعه، برخی به صورت مستقیم و برخی غیرمستقیم و در ضمن بیان یک مسئله دیگر، نسبت به قاعده لزوم تعظیم شعائر و حرمت اهانت به مقدسات ادعای اجماع کردهاند. برخی از کسانی که در این زمینه مستقیما به اجماع به عنوان دلیل این دو قاعده اشاره کردهاند عبارتاند از: مرحوم فاضل نراقی در عوائدالایام به عنوان دلیل این دو قاعده اشاره کردهاند عبارتاند از: مرحوم فاضل نراقی در عوائدالایام (نراقی،۱۲۴۵ق: ص ۳۱)، آیتالله بجنوردی در القواعد الفقهیه (بجنوردی، ۱۴۳۰ق: ج ۵، ص ۲۹۴)، علامه میرعبدالفتاح حسینی در العناوین الفقهیه (حسینی مراغی، ۱۴۱۷ق: ج۱، ص ۵۵۶). همچنین برخی کسانی که به صورت غیر مستقیم به اجماع به عنوان دلیل این دو قاعده اشاره کردهاند عبارتاند از: مرحوم آیت الله آقا حسین خوانسازی در مشارقالشموس فی شرح الدروس، ذیل مواردی که استنجاء با آنها ممنوع است در حرمت نبش قبر مومن (بحرانی، ۱۸۹۶ق: ج ۴، ص ۱۲۳)، مرحوم آیتالله خوئی ذیل بحث وجوب ازاله نجاست از مساجد (موسوی خویی، ۱۴۱۸ق: ج ۳، ص ۲۵۱) و مرحوم آیتالله شیخ علی صافی گلپایگانی ذیل وجوب ازاله نجاست از مصحف شریف (صافی گلپایگانی، ذیل وجوب ازاله نجاست از مصحف شریف (صافی گلپایگانی، ۱۲۲۷ق: ج ۳، ص ۲۵۱).

۳-۲-۳ قرآن؛ درباره مفاد این دو قاعده به شش آیه از آیات قرآن استناد شده است. آیات ۳۰ و ۳۲ و ۳۶ سوره حج، آیه ۲ سوره مائده، آیه ۱۰۸ سوره انعام، آیه ۱۵۸ سوره بقره. در آیه ۳۰ سوره حج، ابتدا به حرمات الله اشاره شده و خواسته شده که حرمات الله مورد تعظیم قرار گیرند. در ادامه و در آیه ۳۲ خواسته شده که شعائر الهی مورد تعظیم قرار گیرند. «معنای لغوی-تفسیری حرمات که تعمیم داده شده به آنچه که در دین محترم است، ما را به وجود نوعی از مماثلت بین شعائر و حرمات میرساند، با این تفاوت که شعائر همیشه از محترمات است؛ به بیان دیگر محترمات در دین اعمّ از شعائر و ممنوعات است» (سیفی مازندرانی، ۱۴۲۵ ق: ص ۱۶۶). در هر حال طبق



این آیات، رابطه شعائر و حرمات الله رابطه عموم و خصوص مطلق بوده و شعائرالله یکی از مصادیق حرمات الله است. وجه مشترک این دو در این است که طبق آیات ۳۰ و ۳۲ سوره حج، امر به تعظیم آنها شده است. در اینکه امر در این آیات ظهور در وجوب دارد و یا مطلق محبوبیت را ثابت می کند، اختلاف نظر وجود دارد. پس از بررسی و بیان ادله، به جمعبندی نظرات فقها در این زمینه خواهیم پرداخت.

در آیه ۲ سوره مائده به صراحت از مومنین خواسته شده که از إحلال شعائر الهی همچون قربانی حج و مناسک حج، خودداری کنند و از این امر نهی شده است. این آیه به برخی از مصادیق شعائر الهی اشاره دارد. برخی از فقها، این آیه و آیات مشابه را بیانگر نمونه هایی از شعائر می دانند و قائلند به اینکه هرچیزی که از مقدسات شرع و از نشانه های دینی محسوب می شود، شامل حکم حرمت در این آیه می گردد؛ بنابراین خانه کعبه، مساجد، هر چیزی که امر به احترام به آنها شده، مجعولات شارع، قبر انبیا و اولیای الهی، قرآن و کتب روایی، تربت امام حسین علیه السلام، علمای دینی و فقها، قبور مومنان و به طور کل هر چیزی که به نحوی متعلق به دین و منتسب به شریعت است، شامل حکم در این آیه خواهد شد (همان: ص۱۲۸).

نکته مهم دیگر در این آیه این است که آیا ارتکاب موارد منهی عنه، ملازم با عدم تعظیم بوده و حکم آن حرمت است یا نه. به عبارتی آیا می توان میان وجوب تعظیم و نهی از اهانت در مصادیق شعائرالله، ملازمه قائل شده یا نه. بنا به نظر علامه طباطبایی، حلال کردن و مباح دانستن این موارد، ملازم با بی مبالات بودن نسبت به حرمت و مقام و منزلت پروردگاری است که این عمل را بی احترامی به خود دانسته است. این کلمه در هرجا به یکی از این معانی است؛ یا به معنای بی مبالاتی است و یا به معنای بی احترامی نسبت به مقام و منزلت است، احلال شعائر الله به معنای بی احترامی به آن شعائر و یا ترک آنهاست و حرمت شکنی نهی می کند. اما برخی دیگر، همچون کاشف الغطاء، آیت الله خویی، صاحب جواهر و ... این تلازم را به صورت مطلق قبول ندارند. به عنوان مثال، مرحوم کاشف صاحب جواهر و ... این تلازم را به صورت مطلق قبول ندارند. به عنوان مثال، مرحوم کاشف



الغطاء در ذیل مسئله استنجاء می گوید: محترمات چند قسم است؛ بخش اول آنچه که موجب تکفیر می شود مثل استنجاء با سنگ و پارچه کعبه و آبی که به عنوان شفا با آن شستشو شده است و یا آب زمزم به قصد اهانت به آن. بخش دوم مواردی است که باعث کفر نمی شود ولی عصیان محسوب می شود، مثل استفاده کننده از هرکدام از این موارد به قصد شفا اما در عمل استنجاء. بخش سوم مواردی است که عصیان هم محسوب نمی شود و داخل در مکروهات است مثل استفاده از آنچه از قبور مؤمنان گرفته شده برای استنجاء و یا استفاده از لباس علما و صلحا و سادات برای استنجاء (کاشف الغطاء، بیتا: ج۲، ص ۱۴۶–۱۴۷)؛ بنابراین طبق نظر کاشف الغطاء، تلازم میان نهی از اهانت و وجوب تعظیم، صرفاً در یک بخش قابل اثبات است. طبق فرمایش ایشان نهی در این آیه، در همه موارد ظهور در حرمت ندارد، اما در برخی از موارد که باعث تکفیر و یا عصیان می شود، حرمت إحلال شعائر الهی، با وجوب تعظیم شعائر الهی تلازم دارد.

نکته حائز اهمیت در نظر مرحوم کاشف الغطاء، دستهبندی سهگانه حرمات و سپس تطبیق شعائر بر تمامی اموری است که به نحوی با دین و شریعت مرتبط است، اعم از اماکن مقدس، مساجد، لباس علما و صلحا و... (همان: ص ۱۴۷) شاخص تطبیق در کلام مرحوم کاشف الغطاء، نشانه بودن نسبت به دین و شریعت و هر چیزی است که به خدا و دین وابسته است. بر اساس این شاخص، زمینه توسعه مفهوم شعائر به آثار هنریای که نشانه دین و شریعت و مقدسات دینی است فراهم می شود. هرچند این توسعه مفهومی، باعث ایجاد تلازم میان حرمت اهانت به مقدسات و تعظیم شعائر به صورت مطلق نمی شود.

نسبت به حرمات الهی، آیه ۱۰۸ سوره انعام از سب و دشنام به مقدسات مشرکان نهی می کند. این نهی، ظهور در حرمت اهانت به مقدسات دیگران و نه صرفاً مسلمانان دارد. اما این آیه دلیل این امر را هم بیان می کند و آن اینکه اهانت به مقدسات آنها باعث می شود آنها نیز به مقدسات مسلمانان توهین کنند. البته در این آیه از میان مقدسات، خصوص خدای مدنظر آنها و الله تبارک وتعالی در میان مسلمانان مدنظر است و تعمیم آن



به مقدسات دیگر، نیازمند دلیلی به جز این آیه است؛ بنابراین، این آیه در شرایط خاص، اهانت به مقدسات دیگران را حرام می داند، اما دلالتی بر تعظیم شعائر دیگر ادیان ندارد؛ بنابراین از این آیه نیز تلازم فهمیده نمی شود.

۲-۲-۲ روایات؛ روایات فراوانی در حرمت اهانت به محترمات و مقدسات وجود دارد. در روایتی، امام رضا این علت حرمت فرار از جنگ و جهاد را وهن در دین و استخفاف به انبیاء و رسولان و امامان عادل دانسته اند. (عاملی،۱۴۰۹ق: ج ۱۱، ص ۶۵). این روایت گویای آن است که هر عملی که باعث وهن و استخفاف دین شود، حرام است. کمااینکه در روایت دیگری، علت تحریم ربا علاوه بر بینه، استخفاف به حکم حرام الهی دانسته شده است (همان: ج ۱۲، ص ۴۲۶). در مقبوله عمر بن حنظله امام صادق این در پاسخ به این سوال که در مسائل شرعی و منازعاتی که بین دو نفر رخ می دهد، به چه کسی مراجعه کنیم؟ می فرمایند: به فقیه آگاه نسبت به احکام حلال و حرام مراجعه کنید و به حکم او راضی شوید زیرا من او را حاکم بر شما قرار دادم. اگر او حکمی کند و کسی از شما نپذیرد، حکم الهی را استخفاف کرده است (همان: ج ۱۸، ص ۹۹). به عبارتی، عدم پذیرش حکم کسی که امام او را ولی بر مردم قرار داده، استخفاف به حکم امام است و این استخفاف باعث می شود این عمل حرام باشد.

در روایتی از علی بن ابی طالب الله آمده است که فرمود: نحن الشعار والاصحاب والخزنة والأبواب (سیدرضی، بیتا، خطبه ۱۵۴). این روایت، اهل البیت الله را شعار و نزدیکان پیامبر معرفی می کند.

در روایت دیگری از امیرمؤمنان علی این نقل شده است که شخصی را که در ماه مبارک رمضان شراب نوشیده بود، حد شرب خمر زد و پس از یک شب حبس، بیست ضربه دیگر به او زد. وقتی علت این بیست تازیانه از حضرت پرسیده شد، حضرت پاسخ دادند: آن هشتاد تازیانه را برای شرب خمر زدم و این بیست تازیانه را برای این زدم که حرمت این ماه را رعایت نکرده است (حر عاملی، ۱۴۰۹ق: ج ۱۶/ص ۴۶۱–۴۷۴). این روایت گویای این است که رعایت حرمت ماه مبارک رمضان لازم است و ماه رمضان، جزء



شعائر دین است و نباید حرمت آن نادیده گرفته شود. در روایت، عدم رعایت حرمت این ماه ملازم با اهانت به آن گرفته شده است.

امام صادق هی فرمود: المؤمنُ اعظمُ حرمة من الکعبه (شیخ صدوق، ۱۳۶۲ق: ج۱، ص ۲۷). از طرفی، کعبه از شعائر الهی دانسته شده است (آیه ۳۲ حج) بنابراین مؤمن به طریق اولویت، از شعائر محسوب می شود. بدیهی است که ویژگی ایمانی مؤمن، او را جزء شعائر قرار می دهد، زیرا آنچه او را نشانه ارتباط با خدا می کند، ایمان اوست؛ بنابراین شاید بهتر باشد ایمان را نشانه و شعار در نظر بگیریم. با این توصیف، دایره شعائر به هرآنچه نشانه از خدا و پیوند با خدا دارد، قابل توسعه است، کمااینکه بسیاری از فقها این نظر را دارند (ملکی میانجی، ۱۲۰۰ق: ص۲۰۰۰).

موارد دیگری از روایات در حرمت اهانت به امامان معصوم و پیامبر عظیمالشأن اسلام ایک وجود دارد، اما به دلیل جلوگیری از اطاله، از بیان آنها خودداری می شود. ا

# ۲-۳ تطبیق قاعده لزوم تعظیم شعائر بر آثار هنری

برای تطبیق قاعده، باید در مرحله اول، آثار هنری ذیل مفهوم شعائر گنجانده شود و در مرحله دوم، حفظ آثار هنری به مثابه تعظیم شعائر تلقی شود.

۲-۳-۲ آیا آثار هنری، مصداق شعائر هستند؟

آثار هنری از دو جهت قابل بررسی هستند. ابتدا از جهت خود آثار فی نفسه و در مرحله دوم، از جهت اثر و نتیجه هرکدام از آنها؛ بنابراین برای درک اینکه آیا می توان آثار هنری را مصداق شعائر دانست، باید آنها را از هر دو جهت مورد بررسی قرار داد. برای آسان شدن تطبیق، باید ابتدا ملاکهای تشخیص شعائر روشن شود. این ملاکها اگرچه ملاکهای مستقلی نیستند، اما با قرار گرفتن در کنار یکدیگر در یک پدیده، می توانند آن را مصداقی

۱. برای مثال، رجوع شود به کلینی (۱۴۰۱ق) الکافی، ج۲، ص ۳۵۱ و ۳۵۲؛ شیخ صدوق (۱۴۰۴ق) من لایحضره الفقیه، ج۲، ص ۱۳؛ حر عاملی (۱۳۸۶ق)، ج۱۸، ص ۴۶۰؛ محقق حلی (۱۴۰۸ق)، ج۴، ص ۱۶۷.



از شعائر قلمداد کنند. علاوه بر اینکه عدم وجود یکی از این ملاکها می تواند آن پدیده را از دایره شعائر خارج کند.

۲-۳-۲ ملاک و معیار تشخیص شعائر

مقصود از ملاک تشخیص شعائر، ویژگیهایی است که شارع آنها را نشانه تشخیص شعائر قرار داده و می توان در تطبیق حکم شرعی به آنها استناد کرد؛ بنابراین اگر شارع، تشخیص عرف را ملاک و معیار تشخیص شعائر بداند، می توان در حکم شعائر، بدان استناد کرد. در منابع دینی اعم از آیات و روایات مربوط به شعائر که به برخی از آنها در این مقاله اشاره رفت، و همچنین تفاسیر علما، چندین ویژگی برای تشخیص شعائر بیان شده است؛

۲-۳-۲ علامتگونگی؛ یکی از ویژگیها «علامت» بودن است. عمل یا اثر، باید علامتگونگی داشته باشد تا جزء شعائر به شمار آید (مکارم شیرازی،۱۳۷۴: ج ۱۴، ص ۹۶).مقصود از علامت گونگی، این است که آن چیز، نمادی برای ارتباط با خدا باشد؛ بنابراین نشانه هایی در این باره علامت فرض گرفته می شوند که بتوانند به عنوان نماد در بنابراین نشانه هایی در این باره علامت فرض گرفته می شوند که بتوانند به عنوان نماد در نظر گرفته شوند و یک مفهوم ایجابی را رهبری کنند. دقت به این نکته لازم است که مقصود این این نیست که هر علامت و نشانهای از سوی خدا، جزء شعائرالله است، بلکه مقصود این است که این ملاک به عنوان جزء العله در کنار دیگر ملاکها، زمینه تشخیص شعائر را فراهم می کند؛ بنابراین یکی از اجزاء حصول شعار در یک چیز، علامت گونگی آن است. شعائر برشمرده اند. این موارد شامل حج ( سوره حج، آیه ۳۲)، أوامر و نواهی الهی (سوره بقره، آیه شعائر برشمرده اند. این موارد شامل حج ( سوره حج آیه ۳۳)، أوامر و نواهی الهی (سوره

١. ذلِكَ وَ مَنْ يُعَظِّمْ شَعائِرَ اللهِ فَإِنَّهَا مِنْ تَقْوَى الْقُلُوبِ.

٢. إِنَّ الصَّفا وَ الْمَرْوَةَ مِنْ شَعائِر الله.

٣. وَ الْبُدْنَ جَعَلْناها لَكُمْ مِنْ شَعائِرِ الله.



حج، آیه ۳۰و۳۱)، و نیز روایاتی می شود که از امام صادق ای و امام علی ای و دیگر معصومان ای در این مقاله به آن اشاره شد؛ بنابراین شارع به عنوان تعیین کننده تکلیف مکلفین، این موارد را به عنوان شعائر، محترم و لازم الاحترام دانسته است.

۳-۲-۳-۲ عرف متشرعه؛ بر اساس دیدگاه برخی از فقها، حق جعل منحصر در جعل شارع نیست، بلکه عرف در قالب شرایطی می تواند امری را به عنوان شعائر جعل کند (اراکی، ۱۴۳۹ق: ص۱).

جعل عرفی با دو شرط محقق می شود: اول اینکه آن امر از موارد مورد تأیید شارع باشد و یا لااقل از موارد ممنوعه از نظر شارع نباشد؛ شرط دوم اینکه امر مذکور به اندازه ای متداول و رایج شده باشد که به عنوان نماد اسلام شناخته شده باشد (السند، ۱۴۳۲ق: ص۴۰- ۶۶)؛ بنابراین اگر در آثار هنری این دو ویژگی (تأیید شارع و نماد اسلام بودن)، وجود داشته باشد، بدین معناست که عرف آن را از شعائر دانسته است و می توان از این قاعده برای لزوم تعظیم آن و حفظ و رعایت حرمت آن بهره برد.

البته در لابه لای کلمات فقها درباره جاعل شعائر اختلاف نظر مشاهده می شود؛ برخی از فقها همچون آیت الله خویی رحمة الله علیه، قائل به این هستند که شعائر از جمله مواردی است که فقط شارع حق دارد آن را تعیین کند و نظر عرف در مرحوم آیت الله خویی نشانگر این است که ایشان قائل به این است که شعائر باید از سوی شارع تعیین شده باشد. البته در کلام مرحوم آیت الله خویی ردی بر جعل عرفی شعائر نیامده است، ولی ازآنجاکه عدم وجود نص از سوی شارع برای شعاریت قمه زنی را دلیلی بر عدم شعار بودن گرفته است، موید این است که ایشان نوعی توقیفیت برای شعائر از سوی شارع قائل است.

علامه مجلسی از قواعد شهید اول نقل می کند: "یجوز تعظیم المومن بما جرت به عاده الزمان وان لم یکن منقولا عن السلف لدلاله العمومات علیه قال تعالی: ذلک ومن یعظم شعارالله فانها من تقوی القلوب و... (مجلسی، ۱۴۰۴ق: ج۹، ص ۷۹ و ۸۰). این قول نشان دهنده این است که جاعل شعائر می تواند عرف زمانه باشد؛ بنابراین هم شعائر به

١. ذَلَكَ وَمَنْ يُعَظِّمْ خُرُمَاتِ اللهِ فَهُوَ خَيْرٌ لَهُ عِنْدَ رَبِّهِ.

۲۲۰ | سال جهارم | شماره ۶ | بهار و تابستان ۱۴۰۳



جعل عرفی صحیح است و احکام شعائر بر آن بار می شود و هم اینکه این جعل عرفی، در عرف یک زمانه تا زمانه دیگر متفاوت است.

در میان علمای معاصر، آیات عظام فاضل لنکرانی (فاضل لنکرانی، ۱۳۸۳ش: ج۱، ص۰۸) و بهجت (بهجت، ص۱۲۳) قائل به جعل شعائر توسط عرف هستند. دلیل اصلی در این زمینه نیز به بنای عقلا در تعریف و تعظیم شعائر استناد میکنند. بر این اساس به نظر می رسد، با تکیه به بنای عقلا و جعل عرفی، می توان شعائر جدید را بسته به موقعیت زمانی، تأسیس کرد و برای آن الزام تعظیم را قائل شد.

بنا بر آنچه گفته شد، چیزی که بتواند نماد و علامت ارتباط عام با خدا و دین خدا باشد و به گروه خاصی اختصاص نداشته باشد (مثل نشانه های مردانه یا زنانه)، و همچنین به شرع شارع و یا عرف متشرعه، انسان را به یاد خدا بیندازد، از شعائر محسوب می شود و قدر متیقن آن است که تعظیم آن مطلوب بوده و در برخی موارد، دارای حکم وجوب است.

## ۲-۳-۳ آیا آثار هنری جزء شعائرند؟

آثار هنری دارای مفاهیم دینی را میتوان در دو دسته کلی خلاصه کرد؛ دسته اول مواردی که با نگاه انتقادی به مفاهیم و یا نشانه ها و یا نمادهای دینی پرداخته اند و دسته دوم آثار دارای نگاه ایجابی و ترویجی. دسته اول را در قالبهایی همچون نقاشی، فیلم، تئاتر، داستان، خوشنویسی، گرافیک و ... می توان یافت. این موارد، درصورتی که دچار تحریف حقیقت دینی نشود، مشمول حکم عام اباحه در تولید و نشر است و قاعده لزوم تعظیم شعائر شامل آن نمی شود. دسته دوم خود به دو گروه تقسیم می شود. گروه اول مواردی که نشانه دینی آن، برجستگی کافی برای نماد بودن نسبت به خداوند و دین را ندارد. مثلاً امکان دارد یک فیلم یا داستان از یک واقعه دینی و یا نماد دینی بهره ببرد، اما این بهره چندان در دل کلیت اثر هنری برجسته نیست که بتوان تمام آن را به دین و یا شعائر الهی نسبت داد. در این صورت نیز، رابطهای میان آن اثر با قاعده لزوم تعظیم شعائر برقرار نخواهد شد. اما در دسته دوم، برخی از آثار هنری که در بردارنده



امور مقدساند، ملاکهای کلی شعائر را دارا هستند؛ یعنی هم علامتاند، هم دربردارنده امر مقدساند و هم به جعل عرفی، نشانه اسلام بوده و جامعه را به یاد خدا میاندازند؛ به عنوان مثال، معماری های مساجد و اماکن مقدس، خوشنویسی های به کاررفته در آنها، تولیدات گرافیکی حاوی خطوط و نوشته های مقدس، داستان های برگرفته شده از زندگی معصومان و منسوبان به خدا، خوانش ویژه و هنری اذان و اقامه، و... ازاین دست هستند. نکته حائز اهمیت در تطبیق قاعده وجوب تعظیم شعائر بر آثار هنری، مبتنی بر آیه ۳۲ سوره حج، این است که این آثار باید حاکی از تقوای قلبی باشد؛ بنابراین اگر اثر هنری در بردارنده و نماینده تقوای قلبی باشد، به این معنا که تقوای الهی در بروز بیرونی اثر هنری تجلی داشته باشد، می توان مطلوبیت آن و بلکه وجوب تعظیم آن را بر اساس قاعده وجوب تعظیم شعائر نتیجه گرفت.

وقتی اثری هنری در بردارنده شعائر است، مثلاً فیلمنامه یک اثر درباره پیامبران و امامان است و عنصر حاکم بر اثر، تجلی زندگی آن معصوم است، یا نقاشی برگرفته از جنبهای از زندگی معصومین است (همچون نقاشی عصر عاشورا)، در اینجا عرف، اثر مذکور را نمادی از دین و رابطه با خدا می داند و در نتیجه، لازم می بیند آن را تعظیم کرده و محترم بشمارد. این امر وقتی صورت می گیرد که سازنده اثر، در تولید اثر، تقوای الهی را مدنظر قرار داده باشد و طبق آیه ۳۲ سوره حج، نشانه تقوا، تعظیم عنصر دینی در اثر هنری است و عرف نیز این درک را در مواجهه و قضاوت نسبت به اثر خواهد داشت.

۲-۳-۲ آیا نقد آثار هنری به منزله عدم تعظیم است؟

اگر ملاک در لزوم تعظیم شعائر را آیه ۳۲ سوره حج بدانیم، کمااینکه مهم ترین دلیل بر این قاعده، همین آیه است، نقد اثر هنری که مبتنی بر تقوای قلبی باشد و از هرگونه مرض و غرض ورزی به دور باشد، در نزد عرف، توهین تلقی نمیگردد. نقد دلسوزانه و فنی، نه تنها توهین تلقی نمیگردد که به واسطه زمینه سازی رشد و تکامل اثر هنری، مورد



تحسین نیز قرار میگیرد؛ بنابراین میان نقد و توهین تفاوتی اساسی مبتنی بر تقوای قلبی یا مرض درونی است.

## ۲-۳-۵ نسبت میان مقدسات با شعائر

اگر گستره مفهومی شعائر و مقدسات دارای هم پوشانی کامل باشند، می توان وجوب تعظیم شعائر را ملازم با حرمت اهانت به مقدسات دانست. اما ازآنجاکه شعائر اخص از مقدسات است، بنابراین هر شعائری واجب التعظیم نیست ولی تمام شعائر در دایره مقدسات قرار دارند و باید از اهانت به دور باشند.

## ٢-٣-٢ آيا حفظ آثار هنري، مصداق تعظيم است؟

یکی از دغدغههای جامعه هنری، حفظ آثار هنری به جامانده از گذشتگان است، چه این اثر، اثری معماری باشد یا یک تصویر یا یک فیلم یا یک کتاب و یا داستان. عدم حفظ آثار هنری به معنای بی توجهی، بی احترامی و اهانت به آن اثر هنری، و بی توجهی به فرهنگی است که اثر هنری در آن خلق شده است.

آثار هنری در بستر فرهنگ خلق می شوند؛ بنابراین پیام آور فرهنگ و تمدنی هستند که در بستر آن به وجود آمده اند. این پیام ها نشانه ای از ارزش های آن فرهنگ و تمدن هستند. امکان دارد دین اسلام نسبت به برخی از ارزش های فرهنگی دیگر جوامع، ساکت باشد و نه آن را تأیید و نه آن را رد کند، اما اگر ارزش هایی در جامعه ای باشد که در دین اسلام مورد موافقت و یا مخالفت قرار گیرد، در جامعه اسلامی به ارزش یا ضدارزش تبدیل می شود. حال اگر اثر هنری دارای بار ارزشی باشد و به گونه ای باشد که در جامعه اسلامی به شعائر تبدیل شود، تعظیم و بزرگداشت آن اثر هنری امری لازم و یا حداقل مطلوب خواهد بود. جعل شعاریت شعائر در هر زمانه به عرف آن زمانه بستگی دارد؛ بنابراین در دوره معاصر که اهمیت آثار هنری به اوج خود رسیده است و تأثیرگذاری آن بر رشد و توسعه و کمال اجتماعی روشن شده است، حداقل برخی از آثار هنری دارای چنان اهمیتی هستند که



آنها را به شعائر آن جامعه تبدیل می کند. تعظیم اثر هنری به حفظ و نگهداری و مراقبت از آن به عنوان گنجینه فرهنگی جامعه وابسته است؛ بنابراین حفظ اثر هنری به مثابه تعظیم آن و مطلوب، یا در مواردی واجب خواهد بود، چراکه عدم محافظت از آن به معنای بی توجهی و بی حرمتی به ارزش هایی است که آن اثر، گویای آن است.

## ۲-۳-۷ آیا آثار هنری عبرت آمیز، از شعائر محسوب می شوند؟

از طرفی، برخی از آثار تولیدشده در فرهنگهای گذشته، در جامعه اسلامی نقش عبرت آموز را دارند. این آثار گویای این هستند که حکومتهای ظالم گذشته که روزگاری دارای شوکت و عظمت بوده اند، چگونه نابود شده و به دست فراموشی سپرده شده اند و تبدیل به مایه عبرت جوامع بعدی شده اند. اگر اثر هنری، مایه عبرت جامعه اسلامی باشد، به این معناست که اگرچه در بستر مخالف دین اسلام خلق شده، اما در گذر زمان و با تبدیل شدن به آینه عبرت، جایگاه ارزشی در جامعه اسلامی پیدا کرده است. حفظ چنین آثاری برای ایجاد بستر هشیاری و عبرت آموزی در جامعه اسلامی، امری است که عقلا ضرورت آن را انکار نمی کنند؛ بنابراین از نظر عقلی، حفظ این آثار ضرورت دارد و عدم محافظت از آن باعث آسیب دیدن جامعه اسلامی از جهت فرهنگی و هشیاری عدم محافظت از متمالی فرهنگی خواهد شد. آنچه در این مقوله مهم است اینکه آیا می رسد وجوب عقلی محافظت از این آثار، از باب دفع خطر محتمل است و نه وجوب تعظیم شعائر.

در بررسی آثار عبرت آموز فرهنگهای گذشته، چنین به نظر می آید که این آثار، در جعل اولیه خود علامت و نشانه دستور یا امر الهی نیستند، بلکه به عنوان ثانوی به عبرت تبدیل شده اند. حال اگر علامت بودن برای عبرت را جزء شعائر بدانیم، و از طرفی اهمیت عبرت آموزی از این آثار به قدری باشد که برای جامعه اسلامی ضرورت داشته باشد، و از آن سو حفظ و مراقبت از اثر هنری را به معنای تعظیم آن بگیریم، می توان قاعده وجوب



تعظیم شعائر را دلیل بر حفظ اثر هنری عبرت آمیز تلقی کرد، منوط به اینکه این آثار، اشاعه دهنده خرافات و یا بدعت نباشند که در این صورت مشمول نهی از اشاعه خرافات و بدع خواهند شد. اما به نظر می رسد عقلااثر هنری عبرت آمیز را از شعائر تلقی نمی کنند، زیرا شعائر دارای نوعی تقدس هستند که به واسطه انتصاب آنها به حضرت حق به وجود آمده و چنین تقدسی در اثر هنری عبرت آمیز نه تنها وجود ندارد که خلاف آن ظاهر است؛ بنابراین قاعده وجوب تعظیم شعائر نمی تواند راهبرد حفظ آثار هنری عبرت آمیز باشد.

البته باتوجه به تأکید قرآن به عبرتگیری از گذشتگان و توجه به آثار جوامع ظالم (آیه ۱۰ محمد، ۸۲ غافر، ۱۰۹یوسف، ۴۶ حج، ۶۹ نمل و...)، می توان این گونه برداشت کرد که مقدمه لازم برای عبرتگیری پس از سیر در زمین، مشاهده آثار باقیمانده از آن جوامع است و بدیهی است که برخی از این آثار، نشانه های قدرت و شوکت و آثار هنری آنها در عرصه های مختلف معماری و صنعت و... است؛ بنابراین از منظر قرآن، عبرت آموزی یک امر مقدس و یک ارزش فرهنگی و از شعائر است و برای عبرت گیری این چنین، لازم است که آثار هنری عبرت آمیز از جوامع گذشته محافظت شود تا بتوان ارزش عبرت و عبرت آموزی را در جامعه اسلامی زنده نگه داشت و تعظیم نمود.

## ۲-۳-۲ حفظ آثار هنری وظیفه فردی یا حکومتی

آنچه از ادله قاعده لزوم تعظیم شعائر به دست می آید، مطلوبیت تعظیم نزد شارع نسبت به هر فرد است. یعنی هر فردی از آحاد مکلفین اگر نسبت به شعائر تعظیم داشته باشند، این تعظیم به طور عام مطلوب شارع است؛ در برخی موارد نیز، شارع بر مکلف واجب می کند که نسبت به شعائر تعظیم کند. اما این مسئله همچنان باقی است که آیا لزوم تعظیم شعائر نسبت به نهادهای حکومتی نیز الزام آور است یا نه؟ بدیهی است که دو شخصیت در فضای تعاملات انسانی قابل تصور است؛ یکی شخصیت حقیقی افراد و دیگری شخصیت حقوقی وابسته به جایگاه و مسئولیت اجتماعی ای است که افراد در آن قرار می گیرند و نسبت به آن جایگاه و وظایفی که در آن به عهده دارند،



مسئول اند. در این باره برخی از فقها چنین عنوان کرده اند که در احکامی که بر شخصیت حقوقی بار می شود، وظیفه بر عهده کسانی است که مناصبی را از سوی حکومت اسلامی عهده دار هستند (هاشمی شاهرودی، ۱۴۲۶ق: ج۴، ص ۶۳۱)؛ بنابراین نهادهایی که منسوب به حکومت اند، حکومت را نمایندگی می کنند و حکومت نسبت به وظایفی که بر عهده آنها قرار داده، مسئول و مكلف است. در این باره نیز باید به ملاكهایی برای انتساب یک فعل منسوبان حکومت به آن دست یافت. یکی از ملاک ها برای اینکه رفتار كارگزار را به عنوان رفتار حكومت قلمداد كرد از مباحث علم اصول قابل استفاده است.در اصول گفتهاند در برخی موارد فعل و انجام کار، هم به کسی که به صورت مباشر، فعل را انجام داده نسبت داده می شود و همچنین به کسی که امر به ایجاد فعل کرده و سبب انجام کار بوده نسبت داده می شود و ملاک در صحت این انتسابها، عرف است (روحانی، ۱۴۱۳ق: ج۱، ص ۴۸۶). در این مقام نیز عرف، تعظیم را هم به سبب نسبت می دهد هم به مباشر؛ بنابراین در جایی که قوانین، طرح ها و دستورالعمل ها سبب و علت برای بروز یک رفتار باشد، در این صورت عرف رفتار را به عنوان فعل و رفتار حکومت نیز قلمداد می کند، ولى اگر كارگزار همين فعل را خودسرانه مرتكب شده و بر اساس دستورالعملها انجام نداده باشد، عرفا فعل حکومت دانسته نمی شود (اسلامیان و مقیمی حاجی، ۱۴۰۲ش، ص۵۷). بر این اساس، اگریک اثر هنری در نگاه شارع، لازم التعظیم و یا مطلوب التعظیم باشد، عرف تعظیم آن را از سوی نهادهای حکومتی لازم یا مطلوب می شمارد و در صورت كوتاهي در اين امر، نهاد مربوطه مسئول و ياسخگو خواهد بود.

# 🥸 نتيجهگيري

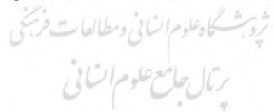
در بررسی قاعده لزوم تعظیم شعائر و نسبت آن با حفظ آثار هنری موارد زیر قابل استخراج است؛

ريا جامع علوم السالي

- ادله این قاعده بر مطلوبیت تعظیم شعائر الهی و در برخی موارد، وجوب آن تأکید دارد؛ بنابراین هرچه که جزء شعائر قرار گیرد، مشمول این حکم خواهد بود.



- ملاکهایی که یک اثر یا پدیده را جزء شعائر قرار می دهد، عبارت است از «علامت بودن به معنای نشانه خدا بودن»، جعل شارع بدین معنا که نصی از سوی شارع مبنی بر شعائر بودن یک پدیده وارد شده باشد، جعل عرفی بدین معنا که عرف متشرعه پدیده ای را حائز درجه اهمیتی ببیند که از آن به عنوان شعائر یاد کند.
- برخی از آثار هنری تولیدشده در بستر فرهنگی اسلام، به دلیل دارابودن ملاکات شعائر (علامت گونگی و جعل عرفی)، در زمره شعائرند و بنابراین تعظیم آنها امری مطلوب و در پارهای موارد، ضروری است.
- تعظیم آثار هنری، با حفظ و مراقبت از آنها ارتباطی دوسویه دارد؛ بنابراین حفظ آثار هنری به معنای بی توجهی هنری به مثابه تعظیم آنهاست و ترک آن در برخی از آثار هنری، به معنای بی توجهی و بی حرمتی به شعائر است که مورد نهی شارع است.
- برخی از آثار هنری مربوط به فرهنگهای گذشته است که حفظ آنها از باب عبرت آموزی امری عقلایی و یسندیده است.
- عبرت آموزی را می توان یکی از شعائر دین تلقی کرد، زیرا مورد تأکید خداوند در قرآن است؛ بنابراین حفظ آثار عبرت آموز از باب قاعده وجوب تعظیم شعائر نیز امری ضروری است.
- آثاری که در بردارنده بدعت یا خرافات هستند، از دایره شمول این قاعده خارجاند.



# 🏶 فهرست منابع

قرآن كريم

- ۱. ابن منظور، محمد بن مكرم (۱۴۱۴ق)، لسان العرب دوره ۱۵ جلدي، بيروت: دار صادر.
  - ٢. اراكي، محسن (١٤٣٩ق)، فقه الشعائر الاسلامية، قم: مجمع الفكر الإسلامي.
- ٣. بحرانى، شيخ يوسف (بىتا)، الحدائق الناضرة فى أحكام العترة الطاهرة، قم: مؤسسة النشر الاسلامى التابعة لجماعة المدرسين، دوره ٢٥ جلدى.
  - ۴. بهجت فومني، محمدتقي (١٤٢٣ق). وسيلة النجاة، قم: شفق.
  - ۵. تبریزی، میرزا جواد (۱۴۱۶ق)، صراط النجاة. قم: دفتر نشر برگزیده.
- ع. جوهرى، اسماعيل بن حماد (١٣٧٤ق)، الصحاح: تاج اللغة و صحاح العربية، بيروت: دارالعلم
  للملايين.
- للملايين. ٧. حسينى روحانى، سيدمحمد (١٤١٣ق)، منتقى الاصول، قم: دفتر آيت الله سيدمحمد حسينى روحانى.
  - روسى. ٨. حسينى مراغى، سيدميرعبدالفتاح (١٤١٧ ق)، العناوين الفقهيه، قم: جامعه مدرسين.
- ٩. حلى، نجم الدين جعفر بن حسن، (١٤٠٨ق)، شرائع الاسلام في مسائل الحلال و الحرام، قم:
  مؤسسة آل البيت الله لاحياء التراث.
- ۱۰. خوانسارى، حسين بن جمال الدين محمد (بي تا)، مشارق الشموس في شرح الدروس، قم: مؤسسة آل البيت التالي التراث.
  - ١١. راوندى، قطب الدين، ( ١٤٠٤ق)، الخرائج و الجرائح، قم: مؤسسه امام مهدى رَجِّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ



- ١٢. سيفى مازندرانى، على اكبر، (١٤٢٥ق)، مبانى الفقه الفعال فى القواعد الفقهيه الأساسيه، قم: دفتر انتشارات اسلامى.
  - ١٣. راغب، مصطفى (١٤١٢ق)، مفردات الفاظ القرآن، بيروت: دارالشاميه.
    - ۱۴. روزنامه رسالت،۱۳۸۹/۰۷/۱۱
  - ١٥. زمخسري، تفسير الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل، بيتا، بي جا.
  - ١٤. السند البحراني، محمد (١٣٨٥ش)، الشهادة الثالثة، تهران: موسسة الصادق (ع).
    - ١٧. سيد رضي، (بي تا)، نهج البلاغه، قم: دفتر نشر برگزيده.
    - ١٨. شيخ صدوق (١٤١٤ق)، الخصال، قم: مؤسسه نشر اسلامي.
- ١٩. صافي گلپايگاني، على (١٤٢٧ ق)، ذخيره العقبي في شرح العروه الوثقي، قم: گنج عرفان، چ اول.
- ۰۲. صرامی، سیفالله (۱۳۹۵ش)، بررسی استفاده از تعینات هنر در اماکن و شعائر اسلامی، قم: الهیات هنر، زمستان، ش ۷.
- ۲۱. طباطبایی، سید محمدحسین، (۱۳۷۴ش)، ترجمه تفسیر المیزان فی تفسیر القرآن، مترجم: موسوی همدانی، قم: دفتر تبلیغات اسلامی.
  - ٢٢. طباطبايي، سيد محمدحسين، (بي تا)، الميزان في تفسير القرآن، قم: منشورات اسماعيليان.
    - ٢٣. طبرسي، فضل بن حسن (١٤١٥ق)، مجمع البيان، بيروت: مؤسسه الأعلمي للمطبوعات.
- ۲۴. طریحی، فخرالدین بن محمد (۱۳۹۵ش)، مجمع البحرین و مطلع النیرین، تهران: نشر مرتضوی.
  - ٢٥. طوسي، محمد بن حسن، (بي تا)، النهايه، بي جا.
  - ۲۶. عاملي، شيخ حر (۱۴۰۹ق)، وسائل الشيعه، بيروت: دار احياءالتراث العربي.
- ۲۷. عیسوند، یونس (۱۳۹۱ش) بررسی ادله، آثار و ملاک دو قاعده حرمت اهانت به مقدسات و وجوب تعظیم شعائر، تهران: سخن جامعه، بهار و تابستان، سال دوم، ش۳.
  - ٢٨. فاضل موحدي لنكراني، محمد (١٣٨٣ش) جامع المسائل دوره دوجلدي، قم: نشر امير.
    - ٢٩. فيض كاشاني، ملامحسن، تفسير الصافي، (١٤١٤ق)، قم: مؤسسه الهادي.
- ٣٠. فيومي، احمد بن محمد (بيتًا)، المصباح المنير في غريب الشرح الكبير، بيروت: المكتبة العلميه.
- ٣١. كاشف الغطاء، جعفر (بي تا)، كشف الغطاء عن مبهمات الشريعة الغراء، قم: مكتب الاعلام الاسلام.
  - ٣٢. مجلسي، محمدباقر (١٤٠٤ق)، مرآة العقول في شرح أخبار آل الرسول، قم: دارالكتب الإسلاميّة.
    - ٣٣. معين، محمد (١٣٧٤ش)، فرهنگ معين، تهران: انتشارات زرين.



- ٣۴. مكارم شيرازي، ناصر (١٣٧٤ش)، تفسير نمونه، قم: دارالكتب الاسلاميه.
- ٣٥. ملكي ميانجي، محمدباقر (١٤٠٠ق)، بدائع الكلام في تفسير آيات الاحكام، بيروت: مؤسسه الوفاء.
- ٣٥. موسوى خويى، سيد ابوالقاسم، فقه المومنات على الصراط النجاة حاشيه آيتالله ميرزا جواد تبريزى (١٤٢٧ق)، قم: دار الصديقة الشهيدة (سلامالله عليها).
- ٣٧. موسوى خويى، سيد ابوالقاسم (١٤١٨ق)، موسوعه الإمام الخوئي، قم: مؤسسه إحياء آثار الإمام الخوئي، چ اول.
  - .٣٨ موسوى خويى، سيد ابوالقاسم (١٣٤٨ش)، اجودالتقريرات، قم: مصطفوى.
  - ٣٩. موسوى بجنوردى، سيد حسن (١٤١٩ق)، القواعد الفقهيه، قم: نشر الهادى، چ اول.
    - ٠٠. نجفي جواهري، محمد حسن (١٤٣٢ق)، جواهر الكلام، قم: دارالكتب الاسلاميه.
- ۴۱. نراقی، مولی احمد بن محمدمهدی (۱۲۴۵ق)، عوائد الایام فی بیان قواعد الأحكام و مهمات مسائل الحلال و الحرام، قم: دفتر تبلیغات اسلامی، چ اول.
- ۴۲. هاشمی شاهرودی، سید محمود (۱۴۲۶ق)، جمعی از پژوهشگران زیر نظر سید محمود هاشمی شاهرودی. فرهنگ فقه مطابق مذهب اهل بیت ایالی ، قم: مؤسسه دائره المعارف فقه اسلامی بر مذهب اهل بیت ایالی .

ژپوشگاه علوم انبانی و مطالعات فریخی پرتال جامع علوم انسانی